
Automne 2012 

Université Paris-Diderot 

Béatrice Collignon 

Dossier pour une 

Habilitation à diriger des recherches 
 

 

 

 

 

 

 

 

volume 1 

Positionnement de recherche 
 
 
 
 

discuté avec un jury composé de : 
Christine Chivallon, Directrice de Recherche, UMR LAM (Bordeaux), rapporteur 
externe 
Michèle Daveluy, Professeure, Département d’anthropologie, U. Laval (Québec) 
Christian Grataloup, Professeur, U. Paris-Diderot – Paris 7, rapporteur interne 
Madeleine Griselin, Directrice de Recherche, UMR ThEMA (Besançon) 
Benoît Raoulx, MCF – HDR, U. de Caen Basse-Normandie. 
Denis Retaillé, Professeur, U. Michel de Montaigne - Bordeaux III, rapporteur externe 
Lena Sanders, Directrice de Recherche, UMR Géographie-cités (Paris). 

 





Automne 2012 

 
Université Paris-Diderot 

 
 

Béatrice Collignon 
 
 

Dossier pour une  

Habilitation à diriger des recherches 

 
 
 
 
 
 

volume 1 

Positionnement de recherche 
 
 
 
 
 
 
 
Autres volumes composant le dossier : 

 volume 2 : CV – Parcours d'une enseignante-chercheure 
assorti d'une brochure sur un projet pédagogique, jointe en annexe  

 

 volume 3 : Sélection de publications 
complété par 1 ouvrage, 1 CD-Rom et 1 coffret-DVD, joints en annexe 
 
 

 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Béatrice Collignon  
UMR Géographie-Cités - 8504, Equipe EHGO (Epistémologie et histoire de la géographie) 
UFR de géographie, Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne 
bc@parisgeo.cnrs.fr 
 
 
Photo de couverture : Uqpilik, près d’Ulukhaktok - avril 2006 ©B. Collignon 

mailto:bc@parisgeo.cnrs.fr


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

à tous ceux qui, au fil des ans, m'ont demandé de présenter cette HDR, 
en particulier les étudiants de Master - de Paris et de Bologne. 

 
 
 
 
 
 
 
 





 

 
1 

Organisation du volume et préambule 

Sur la base d'une mise en perspective de vingt ans de recherches et d'enseignement supérieur, 
deux activités fortement liées dans la pratique quotidienne de mon métier, ce volume présente 
mon positionnement de recherche, articulé autour de cinq moments : 
(a) L’éclairage de mes ancrages, soit un retour sur les raisons d’une entrée dans la géographie 

par les savoirs vernaculaires ;  
(b) L’exposition de mes cadres de référence, soit des croisements que j’opère, sur fond de 

constructivisme social, entre épistémologies féministes, critique postmoderniste et 
postcolonial studies, et géographie radicale ; 

(c) Un arrêt sur les questions de méthode, autour des enjeux des choix méthodologiques pour 
la construction du discours géographique et la définition même de la géographie ; 

(d) Une réflexion sur les écritures alternatives en géographie, à travers le récit de mes 
explorations audiovisuelles ; 

(e) Une ouverture enfin sur un nouvel horizon, soit la présentation d’un projet de recherche 
où je prévois de travailler le concept de mobilité à travers une étude des mobilités 
ordinaires des Inuit canadiens aujourd'hui.  

Je conclurai par une proposition concernant la question de l’éthique, qui tend à s'imposer 
comme une valeur majeure dans nos sociétés contemporaines, pour montrer qu’il importe 
moins de pratiquer une géographie éthique qu’une éthique géographique.  
 
Rompant résolument avec les canons du mémoire de recherche c'est ainsi en cinq mot-clés qui 
sont autant de chapitres que s'organise ce texte, qui s’ouvre au lecteur sans autre forme 
d'introduction que l’exposition de quelques repères quant à mes réseaux scientifiques et à 
l’Arctique inuit. On notera que j’ai choisi de ne pas consacrer un chapitre particulier à ce 
dernier, pourtant mon terrain de recherche privilégié. La raison en est que si je suis devenue au 
fil des ans une spécialiste reconnue de cette vaste région, je revendique de faire de la géographie 
générale et non pas régionale. Ce terrain est, certes, presque partout présent dans mon travail, 
comme en témoignent l’ensemble de mes activités scientifiques, et l’on verra qu’il traverse tout 
ce volume. Mais je le conçois d’abord comme la pierre angulaire d’une réflexion sur la 
géographie du monde et des sociétés qui le constituent, convaincue de la pertinence de la 
contribution, décalée, de la géographie inuit à nos débats de géographes.  
 
On trouvera par ailleurs, en différents moments du volume 2, qui présente mon parcours 
d'enseignante-chercheure depuis l'obtention de mon premier diplôme, des points réflexifs 
concernant la façon dont j'ai progressivement construit ma pratique des différentes facettes de 
mon métier.  
 
 
Les références à des textes figurant dans le volume de mes publications - identifié comme le 
vol. 3 par souci d’allègement – sont indiquées ici entre crochets à la suite de l’année de leur 
parution. Dans le cas de citations, la page de la revue ou de l’ouvrage original est suivie, entre 
crochets et après le numéro du texte, de celle à laquelle on la trouve dans le vol. 3.  
 



 
2 

 



Repères 

 
3 

Repères 1 - Identité scientifique 

Comme tant d'autres collègues, mon activité de chercheure s'inscrit à l'intérieur de différents 
réseaux, de sorte que selon les cercles que je fréquente mon identité scientifique est perçue 
différemment, pour une bonne part car je la décline moi-même un peu différemment selon les 
contextes. Certains de mes lecteurs ayant sans doute leur propre perception de mon identité 
scientifique, il m'a semblé nécessaire d'en dire quelques mots afin qu'ils s'y repèrent mieux. 
 
Du point de vue institutionnel, je suis d'abord chercheure à l'équipe EHGO – Epistémologie et 
histoire de la géographie – et ce depuis mon inscription en doctorat. L'équipe est aujourd'hui 
intégrée à l'UMR (Unité mixte de recherche) Géographie-cités, CNRS/Paris 1/Paris 7. Au-delà 
de la diversité des objets sur lesquels travaillent les membres de l'équipe, leur unité se fonde sur 
une approche critique des savoirs. La place centrale que l'équipe accorde à l'épistémologie de la 
discipline explique mon rattachement à celle-ci, bien que je ne m'inscrive pas dans la 
perspective historique dominante dans l'équipe. Les travaux approfondis sur les processus de 
construction des savoirs géographiques replacés dans leurs contextes spatiaux-temporels ont 
nourri ma propre réflexion sur les savoirs vernaculaires et sur les relations que le savoir 
scientifique entretient avec eux. La dimension épistémologique souvent présente dans mes 
publications est bien entendu la marque de mon appartenance à cette équipe, qui inscrit mes 
travaux dans d'autres sphères que les études inuit, ou arctiques. 

Parallèlement j'affirme mon identité de chercheure “polaire”, par mes activités de recherche 
bien entendu mais également, du point de vue institutionnel, par mon appartenance au GDR 
Mutations Polaires depuis sa création en 2007 et, auparavant et depuis 1997, au GDR Arctique 
qui l'avait précédé. Par ailleurs, c'est surtout par les études arctiques, plus précisément, inuit, 
que je pratique l'interdisciplinarité en direction des anthropologues. Ma longue fréquentation 
de ces derniers explique la conduite de recherches dont l'originalité réside dans le croisement 
d'une approche de géographe et de thématiques (ou même d'objets tels que la maison et plus 
récemment les lampes à huile de phoque des Inuit) plutôt travaillées par des anthropologues.  

Par ailleurs, la fréquentation du monde universitaire nord-américain m'a sensibilisée dès les 
années 1990 aux nouvelles approches et thématiques développées par la géographie anglophone 
suite au “Cultural turn” du début de la décennie qui a ensuite accompagné la vague de la 
critique postmoderniste qui a touché l'ensemble des sciences sociales anglo-américaines. Je suis 
donc aussi perçue, non sans raison, comme proche de cette géographie humaine qui ne 
manque pas de détracteurs en France. C'est au sein du groupe de travail informel composé des 
auteurs de l'ouvrage Géographies anglo-saxonnes – tendances contemporaines (2001, Staszak et alii eds 
– voir aussi l'introduction à la partie 1 du volume 3 de ce dossier), dont l'opus 2 s'annonce pour 
2013 (Hancock dir.) que je trouve mes interlocuteurs privilégiés pour discuter des avancées 
constantes de cette géographie aujourd'hui multiforme.  

Enfin, de nombreux collègues m'ont très tôt associée à la géographie culturelle, parce que mes 
travaux portaient sur un groupe culturel particulier, et bien identifié. Si je suis membre du 
Comité scientifique de la revue Géographie et cultures, je ne considère pas qu'il faille faire de cette 
géographie un champ autonome, mais bien plutôt travailler à la prise en compte de la 
dimension culturelle dans les recherches en géographie humaine, notamment sociale.  



Repères 

 
4 

Repères 2 - Arctique inuit 

S’il n’y a pas de chapitre consacré exclusivement à mes recherches arctiques dans ce volume, 
elles traversent, je l’ai dit, tout mon propos. Aussi m’a-t-il semblé utile d’équiper les lecteurs de 
quelques repères relatifs à l'arctique inuit avant qu’ils ne plongent dans la lecture de ce travail. 

 Repères cartographiques : l’Arctique canadien, le territoire des Inuinnait et leurs cinq villages. 

 Repères terminologiques 

INUK – INUIT. Ethnonyme par lequel les Inuit (autrefois appelés Eskimo par les Européens qui 
tenaient ce nom des Amérindiens - voir Collignon 2006 [15, p. 5] pour plus de détails) se 
désignent eux-mêmes et qui signifie “les hommes par excellence”, par rapport à l’ensemble des 
êtres vivants et non pas par rapport au reste de l’humanité comme on l’a longtemps dit.  
À l'origine, l'ethnonyme “inuit” n'avait cours que dans l'Arctique central canadien, d'autres 
formes étant employées dans les autres régions. En 1977, lors de la première Conférence Inuit 
Circumpolaire, les représentants de toutes les régions ont décidé de l'adopter comme 
l'ethnonyme commun les désignant tous, habitants de l'Arctique des rives du détroit de Béring 
à la côte orientale du Groenland qui ont en partage la même langue et la même culture. 
Un Inuk, deux Innuk, trois ou plus Inuit. Dans ce texte, j’emploie le singulier et le pluriel mais, 
par souci de simplicité, le duel est assimilé au pluriel. La forme adjectivée, inuit, est invariable. 

INUINNAQ – INUINNAIT. Forme régionale de l’ethnonyme Inuit utilisée dans l’Arctique central 
occidental du Canada, soit la région où je conduis mes recherches (voir carte ci-dessus). Dans ce 
texte, je l’emploie quand je me réfère spécifiquement à ces Inuit-là.  

Un Inuinnaq, deux Inuinnak, trois ou plus Inuinnait. Comme pour Inuit, la forme duelle est 
assimilée au pluriel dans ce texte. La forme adjectivée, inuinnait, est invariable. 



Repères 

Alex Aliknak, ca. 1972 

INUKTITUT, INUINNAQTUN, LANGUE DES INUIT. La langue des Inuit, pour être unique (et 
d’une grande régularité grammaticale) du Groenland oriental aux rives du Détroit de Béring, 
n'en connaît pas moins des variations régionales, et parfois locales, notamment phonologiques 
et terminologiques. On a longtemps parlé de dialectes, mais le terme est désormais rejeté par les 
Inuit parce qu’il laisse entendre qu’il y aurait une forme “pure” et des déformations dialectales 
alors qu’ils ne considèrent pas les différences régionales dans une perspective hiérarchique.  
Aussi, lorsque j’insère des termes de la langue des Inuit dans ce volume, ce sont ceux employés 
en inuinnaqtun, la forme parlée par les Inuinnait avec lesquels je travaille. Lorsque le terme est 
très différent en inuktitut (forme parlée au Nunavut oriental et la plus diffusée au Canada), 
j’indique également cette seconde forme.  

QALLUNAAQ – QALLUNAAT. Le terme, qui signifierait littéralement “ceux aux longs sourcils” 
(la traduction est aujourd’hui contestée par des spécialistes), est souvent traduit par “les Blancs”. 
Traduction erronée car il s’agit d’un terme générique qui, dans la plupart des formes de la 
langue des Inuit, désigne tous les êtres humains qui ne sont ni inuit ni amérindiens, quelque 
soit leur phénotype. En outre, traduire par “les Blancs”, c’est se placer du point de vue des 
désignés – jusqu’à une date récente en immense majorité des Européens originaires de Grande-
Bretagne (et notamment d’Ecosse), de France et du Sud du Canada (Euro-Canadiens) – qui, 
dans une interprétation propre à une vision occidentale de l’altérité, perçoivent la différence à 
travers l’apparence des corps, et non du point de vue de ceux qui désignent, dont la perception 
de la différence entre êtres humains s’appuie sur d’autres critères. 
Un Qallunaaq, deux Qallunaak, trois ou plus Qallunaat ; à nouveau, la forme duelle est 
assimilée au pluriel dans ce texte, et la forme adjectivée, qallunaat, est invariable.  

TERRITOIRE. Entité administrative canadienne. Du point de vue administratif, le Canada 
compte 10 provinces et 3 territoires, tous trois situés dans la partie nord du pays : le Nunavut, 
les Territoires du Nord-Ouest (TNO) et le Yukon. Le Nunavut est donc à la fois un territoire 
administratif comme les deux autres, et une région où s’étendent les territoires, au sens plus 
culturel, de plusieurs groupes inuit vivant dans cet espace. 

TERRE DES INUVIALUIT, NUNAVUT, NUNAVIK, NUNATSIAVUT : Régions correspondant aux 
zones pour lesquelles ont été signés des accords (négociés chacun séparément) de rétrocession 
de la propriété inuit sur des terres arctiques et de versement de compensations financières pour 
les terres perdues. Les terres et l’argent sont la propriété collective des Inuit de chacune des 
régions créées au moment des accords qui ont été négociés entre des représentants inuit des 
régions concernées et le Gouvernement Fédéral (et provincial le cas échéant). 

ULUKHAKTUURMIUT. Habitants du village d’Ulukhaktuuq (orthographe officielle 
Ulukhaktok). Le village s’est d’abord appelé Holman Island (jusqu’à 
la fin des années 1980) puis Holman tout court (car le village n'est 
pas sur l'île d'Holman) jusqu’au 1er avril 2006. Le respect de la 
chronologie voudrait que, selon la période dont je parle, j’utilise 
l’un ou l’autre de ces noms. Cependant, l’enjeu de ce volume étant 
tout autre, je m’autorise un petit anachronisme pour faciliter la 
lecture de ceux de mes collègues qui ne sont pas versés en études 
inuit et m'en tiens à Ulukhaktok. 



Repères 

 
6 

 

 



 

   

7 

 

ECLAIRAGE SUR LES ANCRAGES 

Une entrée par les géographies vernaculaires 

(Susie-Mary Tigiktok, Cambridge Bay, avril 2006 ©B. Collignon) 

 
 
Mes travaux de recherche s’ancrent dans une approche qui place systématiquement en son 
centre les savoirs vernaculaires de l’espace géographique, soit l’espace tel qu’il est pensé et vécu, 
conçu et compris par les sociétés humaines et les individus qui constituent ces sociétés. Ce parti 
pris relève de la conviction que, si l’objet de la géographie est de comprendre le monde tel que 
les sociétés humaines et les processus physiques le façonnent conjointement depuis l'aube de 
l'humanité, alors les géographies des non-géographes doivent être sérieusement prises en 
considération en toutes circonstances.  

Cette position, que sous-tend une adhésion au constructivisme social, croise les géographies 
centrées sur l’acteur. Mais elle en diffère par l’insistance avec laquelle j’ai tenté de développer et 
promouvoir une réflexion sur la question du savoir lui-même. Je travaille ainsi depuis de 
nombreuses années dans une double perspective. D'une part, il s’agit de comprendre les savoirs 
vernaculaires pour eux-mêmes, en analysant leur composition tant pour ce qui relève du 
contenu que de l'organisation de ce contenu en un discours cohérent, c’est-à-dire considéré par 



Ancrages 

 
8 

ceux qui le tiennent comme opératoire et légitime1. D’autre part, il s'agit d'interroger, depuis ce 
pôle-là du savoir, le savoir scientifique produit par des géographes-chercheurs professionnels, 
dont le discours s'élabore à l'intérieur de normes précises que tout à la fois ils suivent – en 
continuité avec un héritage qui leur est transmis par la parole écrite et dite de leurs 
prédécesseurs mais aussi par les diverses institutions qui encadrent leur travail – et construisent 
par leurs activités de production et leurs responsabilités d'encadrement au sein de leur 
discipline2.  

Le but de cette démarche en miroir n’est rien moins que de trouver les moyens de dépasser la 
fracture épistémologique entre savoir scientifique et savoirs vernaculaires pour construire un 
savoir véritablement partagé, pouvant légitimement revendiquer de tendre vers l'universel. À 
mon sens, en effet, il ne saurait suffire de “provincialiser l'Europe”3 ou de “décoloniser la 
science”. Le travail de déconstruction ne vaut que s’il s’accompagne de propositions pour de 
nouvelles constructions, comme je l’ai souvent souligné4.  

Sans revenir plus que nécessaire sur les jalons déjà posés au fil de mes publications pour cerner 
ce que sont les savoirs vernaculaires, je souhaite les présenter brièvement ici d'un point de vue 
plus épistémologique 

Vernaculaire – du besoin d'un concept pour mieux appréhender l'ordinaire 

Le terme de “vernaculaire”, sans être omniprésent sous la plume des géographes contemporains, 
est aujourd'hui bien installé dans leur vocabulaire si l’on considère qu’il n'est plus besoin 
d'assortir systématiquement son emploi d'une définition. On peut faire remonter cette 
adoption progressive à la seconde moitié des années 1990 environ, et elle doit je crois être 
comprise comme le signe du besoin grandissant de forger un concept pour mieux appréhender 
ce que l'on se contentait auparavant d'appeler “ordinaire”, “populaire”, “quotidien”, “banal” ou 
encore, relevant des habitudes de “Monsieur ou Madame Tout-le-monde”, dans une perspective 
essentiellement descriptive. 
 
D'origine latine – verna- désigne l'esclave né dans la maison – vernaculaire renvoie à la sphère de 
l'entre soi, de l'intérieur, de l'endogène. C’est d'abord en linguistique que l’on a mobilisé le 
terme pour distinguer les langues vernaculaires, parlées uniquement par un groupe culturel ou 
une ethnie, des langues véhiculaires parlées par plusieurs groupes pour échanger entre eux. 
Ainsi, l'italien peut être qualifié de langue vernaculaire tandis que l'anglais est aujourd'hui la 
langue véhiculaire par excellence. Dans l'emploi que font les linguistes de la notion de 
vernaculaire, l'accent est donc mis sur la communication.  

La notion est aussi mobilisée dans le monde de l'architecture, où le vernaculaire désigne des 
constructions exprimant des styles architecturaux non codifiés, non discursifs, transmis par 
apprentissages pratiques. L'iglou, la célèbre maison de neige des Inuit – que je ne connais que 
par images, récits et textes de tous types interposés – est un parfait exemple d'architecture 
                                                             
1 Sur ce premier volet voir notamment les articles de la partie 2 du volume 3. 
2 Sur ce second volet voir notamment les articles 5 (2003), 7 (2005), 13 (2004), 31 (1997) et 35 (1993) du 
volume 3. Depuis 1992 les séminaires de l’équipe EHGO (Epistémologie et Histoire de la Géographie) de l’UMR 
Géographie-cités accompagnent ma réflexion en la matière. 
3 Cf. Chakrabarty D., 2000, Provincializing Europe – Postcolonial Thought and Historical Difference, Princeton, PUP. 
4 Voir notamment les textes 5 (2003), 6 (2004), 8 (2007) et 13 (2004) dans le volume 3. 



Une entrée par les savoirs vernaculaires 

 
9 

vernaculaire. La ferme normande – comme celle où j'ai habité pendant 18 mois lorsque mon 
mari était en poste à Argentan (Orne) – en est un autre. Par opposition, l'architecture savante 
des architectes est discursive, codifiée et transmissible sur un mode théorique. L'accent est mis 
ici sur la formalisation (ou son absence) et sur les modes de transmission qui en découlent.  

Au début des années 1980, l’américain John Brinckerhoff Jackson (1984) part de l’approche des 
architectes et l’élargit pour proposer une approche renouvelée des paysages, qui distingue 
“paysages vernaculaires” et “paysages politiques”. Ces derniers portent la marque d’une volonté 
organisatrice d’un pouvoir de type étatique clairement identifiable, tandis que les premiers sont 
le reflet des modes d'habiter et de pratiquer le territoire de ceux qui y vivent5. Bien que ses 
réflexions soient notamment nourries de travaux de géographes (tant du côté de l’analyse 
spatiale que de la géographie culturelle) et qu’une traduction commentée de son ouvrage ait été 
publiée en 2003, les propositions de Jackson sont peu reprises par les géographes français, alors 
que les paysagistes s’en sont emparés. Les paysages vernaculaires, dit Jackson, sont marqués par 
une bien plus grande dynamique que les paysages politiques car ils sont en permanence 
modifiés par des habitants qui les transforment par petites touches, en réponse aux besoins et 
désirs du moment. Dans la perspective qui est la mienne, cette idée de mouvement, de 
transformation continue, de malléabilité est particulièrement intéressante. Commentant 
l'ouvrage de Jackson, Jean-Marc Besse insiste sur cet aspect :  

“C'est l'incertitude qui domine […] Mais, paradoxalement, c'est cette incertitude de 
l'espace vernaculaire qui serait peut-être la condition de son dynamisme et de son 
renouvellement. […] Surtout, il faut souligner cet aspect d'espace intermédiaire […] il est 
justement la zone de contacts et d'échanges entre d'une part l'établissement humain, et 
d'autre part le milieu naturel.” (Besse 2004, p. 27-28) 

Cette idée du vernaculaire comme un intermédiaire, un entre-deux et non pas un bout du 
spectre (le savant, ou le politique, étant à l'autre bout) est, elle aussi, à retenir6. 

Depuis quelques années, le terme se diffuse dans d'autres domaines encore. On parle 
notamment aujourd'hui “d'images vernaculaires” ou de “photographies vernaculaires” pour 
désigner ces clichés ordinaires que l'on prend à tout instant pour fixer un moment, sans 
prétention esthétique le plus souvent. “Photographies sans vocation esthétique ou artistique et 

                                                             
5 On retrouve cette définition dans celle que donne la fondation américaine pour la promotion et la protection 
des paysages culturels à propos des paysages vernaculaires : “un paysage qui a évolué en fonction de son utilisation 
par ceux dont les activités ou l’implantation a dessiné ce paysage. Qu’il s’agisse des pratiques sociales ou culturelles 
d’un individu, d’une famille ou de toute une communauté, le paysage est le reflet des caractères physiques, 
biologiques et culturels de ces vies quotidiennes.” (“a landscape that evolved through use by the people whose 
activities or occupancy shaped that landscape. Through social or cultural attitudes of an individual, family or a 
community, the landscape reflects the physical, biological, and cultural character of those everyday lives.” 
traduction libre) – The Cultural Landscape Foundation, www.tclf.org 
6 Si je m'arrête un peu plus longuement sur l'apport de Jackson pour la conceptualisation du vernaculaire c'est que, 
comme en témoignent mes publications relatives aux savoirs vernaculaires (voir partie 2 du volume 3), je n'avais 
pas mobilisé ce travail jusqu'à présent. Je n'avais pas repéré ce titre lorsque j'étais en thèse (alors que l'ouvrage était 
paru depuis déjà 7 ans quand je me lançai dans l'aventure) et ce n'est qu'en 2001 que je me le suis procuré. Mais 
ma réflexion était déjà construite et, pour la direction qu'elle avait prise alors, Jackson m'était peu utile – ou du 
moins est-ce ce que j'ai pensé à l'époque. Le reprenant aujourd'hui je perçois bien, au contraire, comment sa 
proposition peut être mobilisée pour étayer la construction que je tente de faire. Cette réévaluation de textes laissés 
d'abord de côté me semble l’un des éléments-clé de la construction de la réflexion de tout chercheur ; c'est 
pourquoi je n'hésite pas à en faire état ici. 

http://www.tclf.org/


Ancrages 

 
10 

à usage interne”7, telle est la définition qui semble s'imposer aujourd'hui parmi les chercheurs 
et photographes qui s'intéressent à la question. L'adoption du terme est justifiée par ceux qui la 
proposent par le besoin de créer une catégorie permettant de penser ensemble des objets à 
première vue hétéroclites (photos des albums de famille, images médicales, portraits de 
photomatons, etc.) 
 
En géographie, le terme fait une entrée discrète et, comme souvent en matière d'innovation, 
dans le cadre de séminaires et tables rondes plutôt informelles. Pour ma part, c'est dans le cadre 
du séminaire de DEA de Philippe Pinchemel, à l'Université de Paris 1, que je l'ai entendu pour 
la première fois dans la bouche d'un géographe, au cours de l'année 1989-1990. Semblablement 
à la façon dont il fait sens pour les architectes depuis longtemps, les paysagistes ou les 
spécialistes des images plus récemment, il permet aux géographes de désigner une géographie 
qui n'est pas celle qu'ils produisent mais celle des “autres”, ou d'eux-mêmes quand ils oublient 
leur formation et leur profession (pour autant que cela soit possible) pour penser et agir comme 
des gens ordinaires aux prises, comme tout un chacun et au quotidien, avec le monde qui nous 
entoure.  

Mais il s'agit de bien plus que simplement désigner. Cette géographie-là n'est plus seulement 
une série d'anecdotes que les chercheurs en géographie peuvent mobiliser pour illustrer un 
propos, divertir un instant l'auditoire ou les lecteurs ou encore, offrir dans une introduction 
une plaisante entrée en matière. C’est une géographie qui mérite que l’on s’y arrête et que l’on 
s’efforce de la comprendre, puisqu’elle émane de ces acteurs ordinaires dont on reconnaît 
désormais qu’il convient de les prendre au sérieux, car les gens ont de bonnes raisons d’agir 
comme ils le font et ne sont pas des “idiots géographiques”. Dans cet effort-là, le besoin de 
conceptualiser se fait sentir, pour sortir de la description et parvenir à la compréhension. Et si à 
l’origine des concepts on trouve bien souvent des mots ordinaires, en géographie mais pas 
seulement, tous les mots ne conviennent pas.  
 
Or, je pose que les adjectifs tels que “ordinaire”, “populaire”, “quotidien”, “banal” ou “local” 
ou encore, le recours à l’image de “Monsieur ou Madame Tout-le-monde” ne peuvent convenir. 
Tous ces termes portent en eux des jugements de valeur qui dévalorisent ou du moins limitent 
la portée de ce dont il est question, ainsi de “local” et de “populaire”. “Vernaculaire” en 
revanche, de par sa qualité de mot rare, porte en lui ce saut qualitatif, ce changement de registre 
qui permet de se placer d’emblée au niveau de l’analyse. Il permet aussi de sortir des 
qualificatifs qui, déjà, restreignent la catégorie. Le vernaculaire s’inscrit dans le monde de 
l’entre-soi, ce qui ne signifie pas qu’il doive être nécessairement et exclusivement local. 
Renvoyant à l’idée de la maison, il est ancré dans le quotidien et la banalité de la vie ordinaire, 
ce qui ne signifie pas que son champ d'application soit cantonné à cet ordinaire. Il n’est pas 
formalisé, ce qui ne signifie pas qu’il ne concerne que les classes populaires. L’absence de 
formalisation fait qu’il n’est pas fixé mais, au contraire, se transforme rapidement, s’adaptant au 
gré des besoins et situations, de sorte qu’il n’est pas aussi routinier et conservateur que ce que 
les termes “ordinaire”, “banal” ou “quotidien” tendent à laisser penser. Il me semble que l’on 
tient bien là un mot dont on peut faire un concept, un mot permettant d’appréhender 
                                                             
7 Définition proposée, entre autres, par la sociologue Héloïse Schibler à l'occasion d'une conférence 
(http://www.unige.ch/ses/socio/forum08/AnnonceSchibler.pdf).  

http://www.unige.ch/ses/socio/forum08/AnnonceSchibler.pdf


Une entrée par les savoirs vernaculaires 

 
11 

ensemble des pratiques et des discours qui relèvent du même domaine tout en étant très 
différents les uns des autres. C’est pourquoi je me suis efforcée depuis plus de quinze ans d’en 
promouvoir l’usage en géographie. 

Savoir vernaculaire – à propos de ce qu'une telle formulation signifie 

Aujourd'hui, l'expression “savoir vernaculaire” semble ne plus choquer personne. L'association 
des deux termes paraît admise. Pourtant, cette admission est relativement récente. Lorsque je 
commençai ma thèse sur le “savoir géographique des Inuit de l'Arctique occidental canadien”, 
en septembre 1990, l'idée était presque révolutionnaire. Je dois à Philippe Pinchemel de m'avoir 
soufflé le sujet. Je ne crois pas que j'aurais osé, à l'époque, employer le terme de “savoir” à 
propos de la géographie des Inuit. D'ailleurs, lorsque je présentais mon sujet je parlais plus 
volontiers de “géosophie”, d'une “sagesse du territoire” qui me semblait mieux convenir à 
propos d'une géographie inscrite dans des pratiques et des paroles et non pas dans des cartes et 
des livres.  
Mon choix terminologique est une parfaite démonstration de la justesse de la remarque de 
l'anthropologue Julie Cruikshank qui, en 1984, notait à propos des recherches conduites auprès 
des autochtones du Nord canadien :  

“Les termes mêmes que nous employons (‘notre savoir, leurs valeurs’) posent problème. 
Le terme de savoir renvoie à des absolus, celui de valeurs à du relatif.”8  

“Savoir” d'un côté, “valeurs” (ou sagesse) de l'autre : il ne s'agit pas seulement de hiérarchie 
entre deux modalités de mise en sens d'une situation, d'un phénomène ou d'un processus. Ces 
termes qui participent de deux registres différents expriment aussi un regard sur soi et sur 
l'autre conforme à une vision du monde inscrite dans ce que l'on a pu appeler le “paradigme 
colonial”9, où l'autre est pris dans un discours à la fois condescendant et nostalgique qui 
construit son exotisation10. Ce qui relève d’une vision du monde lorsqu’il s’agit d’un “autre” 
situé dans un “ailleurs” géographique relève d’une organisation hiérarchique de la société 
lorsque cet “autre” est situé “ici” mais en dehors du monde des savants et des experts qui, dans 
nos cultures occidentales, ont – ou du moins ont eu jusque très récemment – le monopole du 
savoir.  

Or, il est frappant de voir à quel point le terme de “savoir”, ou “knowledge” dans le monde 
anglo-américain dans lequel se déploient une bonne part de mes recherches, a investi ces 
dernières années les appels à projets et les textes scientifiques consacrés aux “autres”, soit à ceux 
qui ne sont pas des chercheurs, des professionnels du savoir. Mais il est tout aussi frappant de 
constater que si l’on parle volontiers de “savoir” aujourd’hui pour désigner ce que l’on appelait 
il y a à peine deux décennies “savoir-faire”, “pratiques” ou, dans un autre registre, “valeurs”, 
“croyances” ou même “représentations”, rares sont les travaux qui s'attardent sur la signification 
profonde de cette révolution terminologique. De sorte que l’on a parfois l’impression d’avoir 
affaire à un simple aggiornamento du vocabulaire, qui tiendrait plus d’un effet de mode que d’un 
véritable changement de point de vue sur ce qui constitue le savoir et la façon dont on peut le 
                                                             
8 “The very language we use (‘our knowledge, their values’) is problematic. Knowledge implies certain absolutes; values suggest 
relativity” (Cruikshank 1984, p. 19) – traduction libre. 
9 Voir, par exemple, Collignon 2007 [8]. 
10 Voir notamment les travaux de Jean-François Staszak à ce sujet, en particulier la mise au point qu’il propose dans 
son introduction au numéro 148 du Globe, consacré à cette question (Staszak 2008). 



Ancrages 

 
12 

définir. Une position confortable pour les chercheurs, qui se plient ainsi en apparence à une 
demande sociale de reconnaissance – mais en apparence seulement. Ce problème, que 
j’exposais déjà en 200411, reste à mon sens d’actualité. 
 
Pour comprendre l'enjeu, il n’est pas inutile de rappeler ce qu’est un “savoir” et, partant, ce que 
peuvent être les savoirs géographiques. Je reprendrai ici la définition que j’ai proposée dans 
diverses publications :  

“Me fondant sur les définitions les plus courantes, j'appelle savoir ce qui donne sens à une 
situation ou à un événement, par la mobilisation d’une série d’unités d’informations 
possédées par celui qui met en œuvre ce savoir. Le savoir apparaît comme une mise en 
cohérence interne des unités d’informations et sa mise en acte est un mouvement. Dans 
cette perspective, connaissance et savoir sont pratiquement synonymes, si l’on considère 
l’acte de savoir et si l’on ne réduit pas la connaissance à un contenu.” (2000, p. 111 [12, 
p. 183]) 

Sur la base de cette définition générale, on peut préciser ce qu’il en est pour notre domaine 
d’expertise : 

“Un savoir géographique peut se définir comme un ensemble de connaissances qui, 
mobilisées conjointement, fournissent à ceux qui le produisent une interprétation 
cohérente de l’œcoumène ou d’une partie de celui-ci.” (1996, p. 9)12. 

Cette définition, si on l'accepte, signifie deux choses : 
1. La fin de l’exclusivité du savant sur la connaissance. Les savoirs des professionnels de la 

production de savoir sont désormais compris comme une forme de savoir parmi d’autres ; 
2. Que la validité d’un savoir se mesure à l’aune de son efficacité pour celui ou celle qui le 

mobilise – c'est-à-dire en interne et en contexte, et non pas dans l’absolu13. À propos du 
savoir scientifique, cela implique qu’ils ne sont ni meilleurs ni plus vrais que les autres, leur 
validité se mesurant, elle aussi, en interne, à l’aune de critères d’efficacité établis par les 
membres de la communauté savante concernée.  

3. Si la première conséquence me semble peu problématique, et désormais largement acceptée 
y compris par les chercheurs qui y ont tout de même perdu leur domaine réservé, la seconde 
me semble en revanche mériter discussion.  

Savoir scientifique, savoir vernaculaire : un même savoir ? 

Accepter de mettre tous les types de savoirs sur le même plan, puisque chacun n'est appréciable 
qu'à l'intérieur de son propre système, pose à mon sens problème. D'une part, parce que si l'on 
va jusqu'au bout du raisonnement alors rien ne justifie plus le travail des chercheurs, leur utilité 
sociale étant remise en cause à partir du moment où ce qui la fondait – produire pour la société 
un savoir extériorisé sur elle-même et le monde dans lequel elle vit – n'est plus considéré 

                                                             
11 “It’s a long way to the Other. Geographers and geographic knowledge” (texte 13 dans le volume 3). 
12 On notera qu'au siècle dernier j'employais encore un masculin englobant, ce que je ne fais plus, ou de moins en 
moins, aujourd'hui. 
13 C’est ainsi que, dans un exemple désormais célèbre parmi bien des générations d’étudiants en géographie, la 
“géographie du parking” de Jean-François Staszak (1997, p. 14-16) est une géographie valide, bien que fondée sur 
une représentation erronée de l’organisation dudit parking. On ne peut pourtant dire qu’elle est elle-même 
erronée, puisque in fine elle a permis à l’auteur de trouver une place pour se garer puis de rejoindre la rue (le texte 
ne dit pas s’il a réussi à retrouver son véhicule, mais on peut supposer que oui, puisqu’il n’en dit rien). 



Une entrée par les savoirs vernaculaires 

 
13 

comme possible. D'autre part, et principalement, parce que c'est considérer que savoir 
scientifique et savoirs vernaculaires s'inscrivent sur le même plan et que rien ne les différencie 
fondamentalement. Or, je ne pense pas que ce soit le cas. Et si l'on accepte plus volontiers 
d'adopter l'expression “savoirs vernaculaires” que d'en discuter la pertinence c'est bien parce 
qu'il s'agit là d'une question délicate, compte tenu de la demande de reconnaissance de ces 
savoirs exprimée de plus en plus fréquemment par diverses composantes de la société civile. Un 
peu cyniquement, plutôt que de s'escrimer à en discuter les termes il est parfois plus simple 
pour les chercheurs d'adopter le vocabulaire prescrit tout en gardant leur quant-à-soit en ce qui 
concerne la pertinence de la nouvelle formulation. 

Ma position à propos du rapport entre savoirs vernaculaires et savoir scientifique pourra 
surprendre, et même sembler contradictoire de la part de quelqu'un qui plaide depuis 
longtemps pour la reconnaissance de véritables savoirs géographiques dans le domaine du 
vernaculaire, et non pas seulement de certaines connaissances, de représentations ou 
d'imaginaires. Mais ce n'est qu'une impression. Défendre les uns ne signifie pas nier la 
spécificité de l'autre. M'inscrivant en faux contre les positions postmodernistes les plus radicales 
je maintiens que le savoir scientifique, pour être une forme de savoir parmi d'autres, et pour 
être profondément inscrit dans une culture particulière – la culture occidentale –, n'en est pas 
moins différent de tous les autres. J'ai proposé en 2000 une sorte de profil-type des savoirs 
géographiques vernaculaires, qui insiste sur les points de similarité et de distinction par rapport 
au savoir scientifique : 

“Tout comme le savoir scientifique, ils s’affirment comme une construction intellectuelle 
et non pas seulement comme une praxis fondée sur l’expérience empirique. Ils s’élaborent 
par la mobilisation conjointe d’unités d’informations de types très divers issues de 
l’expérience, de raisonnements abstraits […]14 et de réflexions d’ordre philosophique qui, 
ensemble, forment ces savoirs. 

L’expérience joue un grand rôle dans la formation des savoirs vernaculaires comme dans 
celle du savoir scientifique mais les premiers, à la différence du second, ne reposent pas 
sur une démarche analytique et ne multiplient pas les expériences. Dans une logique 
expérimentale scientifique, il faudrait par exemple essayer tous les itinéraires et les 
analyser un à un pour trouver le meilleur suivant un ou plusieurs critères. Parce qu’ils ne 
sont pas analytiques, la validité des savoirs vernaculaires s’apprécie à l’aune de la 
cohérence de l’ensemble et de son opérationnalité, et non pas à l’exactitude de chacune 
des unités d’informations mobilisées. 

Les savoirs géographiques vernaculaires sont un engagement de tous les sens, qui les 
fonde dans une expérience ontologique de l’espace et du milieu. Il en résulte qu’ils sont 
nécessairement subjectifs et contextualisés, de sorte qu’ils ne peuvent être que pluriels, car 
si l’on peut repérer des caractères communs à tout savoir géographique vernaculaire, les 
structures et les contenus sont toujours différents, comme les cultures dont ils sont 
l’expression. En revanche, il y a bien un seul savoir géographique scientifique, grâce 
notamment à l’objectivation qui le fonde et légitime sa prétention à une certaine 
universalité.  

Enfin, les savoirs géographiques vernaculaires sont faiblement formalisés et ne tendent 
pas vers la théorisation, de sorte qu’ils sont difficilement communicables à un membre 
extérieur au groupe, ainsi que sur un mode abstrait. Le savoir géographique savant est, en 

                                                             
14 La coupure concerne l'énumération des champs dont relèvent ces raisonnements. 



Ancrages 

 
14 

revanche, discursif, formalisé sur un mode théorique, soucieux d’objectivation et de sa 
communicabilité hors contexte.” (Collignon 2000, p. 118-119 [12, p. 190-191] 

La figure ci-dessous représente la chaîne alimentaire à l'intérieur de la Baie d'Hudson telle que 
la conçoivent les Inuit de Sanikiluaq (îles Belcher - Baie d'Hudson, Nunavut). Elle offre je pense 
un bon exemple de la complexité des savoirs vernaculaires. On notera ici l'importance accordée 
aux relations. 

 

 

 

Source : McDonald et alii, 1997, p. 20. 



Une entrée par les savoirs vernaculaires 

 
15 

Il faut s'arrêter ici sur ce qui fonde en premier lieu cette différence : l'opération d'objectivation. 
Il convient pour cela de replacer ce savoir dans son contexte culturel et dans sa généalogie. 
Comme l'expose très bien Franco Farinelli (2003, 2012) la science moderne, qui naît en Italie 
avec la Renaissance, est fille de la pensée grecque, transmise en particulier par le dernier grand 
géographe de la période antique, Ptolémée, par le biais des philosophes et géographes du 
monde arabo-musulman15. Cette pensée, et ceux qui la retravailleront à partir du quattrocento, 
que nous dit-elle ?  

Fondamentalement, par le mythe de la caverne narré par Platon et sous les arcades de l'Hôpital 
des Innocents de Florence dessinées par Philippe Brunelleschi vers 1420, qu'il y a deux 
mondes : le monde sensible, auquel nous avons accès par nos sens, et en particulier par la vue, 
et le monde des idées, auquel nous avons accès par la pensée raisonnée. Que ce que nous 
voyons n'est pas nécessairement ce qui est, et que le monde des idées (ou des formes) est plus 
“vrai”, bien que son accès ne soit pas immédiat. Sur cette dualité se construit le projet de 
connaissance de la modernité, qui pose qu'il faut s'extraire du monde pour le connaître, et le 
comprendre ; pour en devenir un “savant”. Et c'est à cela que tient la spécificité du savoir 
scientifique16. À cette opération d'extraction, de désengagement du monde, à la construction 
d'un regard extérieur (dans une opération similaire à celle de construction de la perspective en 
dessin) à la chose dont on souhaite accéder à l'intelligence. La culture occidentale crée ainsi une 
catégorie particulière de savoir, et donc de savants, dont le développement exige qu'il opère une 
rupture avec le savoir vernaculaire, qui est un savoir du monde sensible. 

C'est pourquoi lorsque la leader inuit Rosemary Kuptana17 déclare, à propos du savoir 
géographique des Inuit : 

“C'est une tradition orale ; c'est un savoir scientifique. C'est notre savoir scientifique.”18 

elle trouve certes une formule politiquement efficace, mais elle commet à mon sens une erreur. 
Car le savoir inuit est, justement, ancré dans l'approche sensible, rivé à une contextualité 
revendiquée haut et fort par le discours inuit car hors de celle-ci, nous expliquent-ils 
patiemment, on ne peut précisément rien comprendre. Ou du moins, on ne peut saisir 
l'essentiel19. Il est d'ailleurs intéressant de noter comment, dans la plupart des cultures 
                                                             
15 Je saisis l'occasion pour mentionner le passionnant travail d'André Miquel sur la géographie humaine du monde 
musulman jusqu'au milieu du XIe siècle (en 4 volumes, parus de 1973 à 1988). Je ne le cite pas par souci 
d'érudition (qui m'est assez étranger) mais parce que cette somme, étudiée pour un cours d'histoire de la 
géographie enseigné de 1994 à 1999, a marqué ma façon d'envisager les savoirs géographiques savants et le lien 
qu'ils entretiennent avec le contexte culturel dans lequel chacun d'eux se déploie.  
16 Et c'est aussi ce qui fonde la différence entre le savoir scientifique et ce qu'il est convenu d'appeler, dans un 
terme plus englobant, les “savoirs savants”. Ces derniers ont en partage avec le premier la quête d'un savoir 
“complet”, souvent érudit, concernant une chose, un phénomène, une société. Ils sont élaborés par des individus 
qui dédient, si ce n'est tout du moins une partie importante de leur temps, à leur construction. Mais ils ne se 
fondent pas sur une rupture volontaire avec le savoir vernaculaire, ils en sont plutôt le prolongement. Ainsi, par 
exemple, les géographes du monde arabo-musulman, dont André Miquel dresse magistralement le portrait, sont-ils 
sans aucun doute des savants, mais ce ne sont pas des scientifiques. 
17 Leader inuit au niveau circumpolaire, Rosemary Kuptana a été notamment présidente de l'association Inuit 
Tapiriit Kanatami, sise à Ottawa et qui représente tous les Inuit du Canada, de 1991 à 1996, une période 
particulièrement importante dans les relations entre les Inuit et le Gouvernement fédéral. Elle est née en 1954, sur 
la côte occidentale de l'île Victoria (soit dans la région dans laquelle j'ai conduit toutes mes recherches arctiques). 
18 “It's oral tradition; it's scientific knowledge. It's our scientific knowledge.” (IISD 2000, 30'31-39") – trad. libre. 
19 C'est l'objet de tout le chapitre 5 de ma thèse (Collignon 1996 – chapitre 4 dans la version publiée en anglais, 
Collignon 2006 [15]). Dans le volume 3, voir aussi le texte 11 (1996). 



Ancrages 

 
16 

européennes, on conçoit les sentiments et la pensée comme physiquement séparés à l'intérieur 
du corps : au cœur les sentiments, à la tête la pensée. Pour les Inuit en revanche, une telle 
séparation n'a pas de sens : la tête est aussi le siège des sentiments, car l'on pense autant avec sa 
raison qu'avec ses émotions, qu'elles soient éprouvées dans la vie éveillée ou dans le sommeil. 
Tout cela relève d'ihuma20, tandis que le cœur, uumman, est l'organe qui par son battement 
génère dans les corps la chaleur qui permet le mouvement, c’est-à-dire la vie. Alors que nous 
évoquions ces questions j'ai trouvé fort intéressante l'indication de ma collègue géographe 
Renée Pualani Louis à propos des Hawaïens, qui ne séparent pas plus raison et émotions que 
les Inuit mais situent, quant à eux, le siège de la pensée dans leurs tripes21.  

La revendication de la légitimité des savoirs géographiques vernaculaires ne doit donc pas se 
confondre avec la remise en question de la spécificité du savoir scientifique. Il ne s'agit pas de 
les mettre en concurrence mais bien au contraire, de reconnaître l'intérêt de chacun et de 
réfléchir à ce que l'on pourrait construire en les prenant tous avec le sérieux qu'ils méritent. 

Dépasser l'incommensurabilité des savoirs 

Nous nous retrouvons donc, en matière de savoirs, avec deux types de distinction différents. 
D’une part, la reconnaissance de différentes formes de savoir, d’autre part la reconnaissance de 
deux catégories distinctes : les savoirs vernaculaires et les savoirs savants, et à l’intérieur de ces 
derniers le savoir scientifique occidental, qui est comme les autres le produit d’une culture 
particulière et a construit ses modalités de validation sur la base des valeurs de cette culture, 
mais qui revendique pourtant la capacité d’être hors d’elle, hors de toute culture, dans une 
position à la fois extérieure et dominante qui lui permettrait de construire une connaissance 
universelle, décontextualisée, sur les choses et le monde. 

Me limitant prudemment à ma discipline, la géographie, autant je reconnais la spécificité du 
savoir scientifique, autant je ne lui reconnais pas cette qualité de discours universel. Ce qui ne 
signifie pas que l’on doive rendre les armes et, admettant les limites de chaque savoir et leur 
incommensurabilité, œuvrer chacun dans son domaine de compétences soit à enregistrer les 
savoirs des autres sur le monde (qu’il s’agisse de savoirs vernaculaires ou de savoirs savants) soit 
à produire un savoir scientifique sur celui-ci, formalisé reposant sur des mesures de tous types (y 
compris sur la base de données qualitatives) et de multiples vérifications, sans prétendre ni à 
son exclusivité ni même à sa supériorité, en matière de savoir à propos du monde. Cette 
co-présence, pour employer une expression à la mode, me paraît insuffisante, insatisfaisante. 
 
Il me semble en effet que l’on doit être plus ambitieux que cela, et que c’est le rôle des 
chercheurs de créer ce mouvement. Si l’on ne veut pas renoncer à un savoir global, 
véritablement universel sur le monde, alors il faut se donner les moyens de le construire, en 
prenant au sérieux toutes les formes de savoirs, dans leur contenu mais aussi dans leurs 
méthodes. Accepter, par exemple, l’efficacité des expériences rêvées au même titre que les 
expériences vécues, dans les cultures où elles font sens. Ainsi, plutôt que de s’interroger pour 

                                                             
20 Isuma en inuktitut. Michèle Therrien indique, à propos de ce concept : “isuma, que nous traduisons 
communément par « pensée », regroupe à la fois la conscience, la pensée réflexive, les affects et la mémoire” (2002, 
p. 131). Sur la pensée inuit relative au corps (et sa relation à l'espace géographique) voir notamment Michèle 
Therrien, Le corps inuit, 1987, ainsi que son article de 2005. 
21 Renée Pualani Louis, communication personnelle, Guovdageainnu (Kautokeino) Norvège, septembre 2010. 



Une entrée par les savoirs vernaculaires 

 
17 

savoir si la localisation de tel site sacré est valide, alors qu’elle a été indiquée en rêve à celui qui 
la cartographie22, comprendre que le lieu lui-même est inscrit dans une appréhension du 
monde qui ne sépare pas le matériel de l’idéel, le physique du symbolique, l’absolu du relatif, et 
que le lieu ne peut donc être ailleurs que là où l’on dit qu’il est sur la base d’informations 
reconnues comme fiables par ceux qui, ensemble, déterminent la localisation du site.  

Cette acceptation n’est que le premier pas. Le second est celui d’une véritable prise en compte 
de ce que des savoirs vernaculaires disent à propos de la géographie du monde, qu’il s’agisse des 
lieux, des territoires, du milieu, ou de l’espace géographique. Mais que signifie prendre en 
compte ? En Amérique du Nord par exemple, et en particulier en Arctique inuit canadien, la 
pression est forte pour que les scientifiques intègrent le savoir vernaculaire des Inuit, inuit 
qaujimajatuqangit23 comme le désignent les Inuit du Nunavut24. Au minimum, cela consiste à 
leur demander leur avis sur un projet. Certains projets, cependant, sont vraiment mis sur pied 
ensemble, voire construits dès le départ en association. Du point de vue du savoir proprement 
dit, cela consiste d’une part à embaucher des Inuit pour participer aux missions de terrain, et 
d’autre part à conduire des entretiens pour recueillir leur savoir sur ce que l’on cherche (qu’il 
s’agisse du climat, de la faune et de la flore, d’archéologie ou d’organisation sociale). Mais le 
plus souvent, ce qui en est retenu dans les publications scientifiques, ce sont les informations, 
des éléments de connaissance, et non pas le savoir dans toute sa cohérence. On insère dans le 
savoir scientifique ce qui peut aisément l’être : des données. La hiérarchie demeure entre ceux 
qui savent “des choses” et ceux qui savent “tout court”. Rares sont les travaux qui tiennent le 
pari jusqu’au bout et tiennent compte aussi des conceptions inuit concernant leur milieu ou 
leur histoire, leur territoire ou le monde dans son ensemble dans les conclusions proposées. À 
côté de ces recherches, les projets locaux ou régionaux conduits par des Inuit pour les Inuit 
(parfois en collaboration avec des chercheurs qallunaat25) se multiplient, débouchant sur des 
publications de grande qualité. Cependant, à nouveau, manque le croisement des savoirs.  
 
C’est à ce croisement qu’il faut maintenant travailler, à ce dépassement des limites à l’intérieur 
desquelles chacun des savoirs reste trop cantonné, dans une posture véritablement 
postcoloniale26. C’est en ce sens qu’il faut comprendre l’expression “co-construction des 
savoirs”, dans un effort pour établir de véritables échanges et transformer ainsi certains des 
concepts-clés de la géographie scientifique. Les travaux de Denis Retaillé sur l’espace mobile 
(Retaillé 2011, par exemple) où l’auteur, sur la base de ce qu’il a compris de la façon dont les 
Touaregs le conceptualisent, révise profondément la façon dont les géographes ont 
conceptualisé l’espace, sont un exemple convaincant de la possibilité de, et de l'intérêt à, 
emprunter ce chemin sur lequel je me suis moi aussi risquée.  

                                                             
22 Voir la récente publication d'Irène Hirt : “Mapping Dreams / Dreaming Maps: Bridging Indigenous and 
Western Geographical Knowledge”, 2012 (article fondé sur son travail de doctorat, soutenu en 2008).  
23 Concept forgé par les Inuit à la fin des années 1990, afin d’asseoir la légitimité de leur propre savoir. Pour en 
rendre toute la subtilité, Michèle Therrien en propose la traduction suivante : “Le savoir inuit transmis oralement 
[encore pertinent dans un monde changeant]” (2006, p. 297).  
24 Voir les repères terminologiques aux premières pages de ce volume. 
25 C’est à dire des non-inuit et non-amérindiens, voir repères terminologiques aux premières pages de ce volume.  
26 Sur le sens à donner à ce “post” voir Collignon 2007 [8], et page 29 dans ce volume (chapitre 2). 



Ancrages 

 
18 

Retenir du savoir scientifique la procédure analytique, le souci de formalisation et les apports 
indiscutables de l'extraction du contexte étudié. Mais apprendre des savoirs vernaculaires que le 
monde sensible est aussi source de savoir, que l'on sait avec sa raison certes, mais aussi avec ses 
ses émotions, que le monde n'est pas figé et qu'il convient pour le comprendre d'inscrire ce que 
l'on sait dans un mouvement qui parfois doit primer sur la formalisation, accepter le 
déséquilibre, l'incertitude. Et dans le moment même où l'on s'extrait du monde pour mieux le 
connaître, se souvenir que tout savoir est toujours situé. C'est par cette voie d'équilibriste, qui 
vaut bien la voie Jackson, qu'il faut selon moi passer.  
 
 
 

 
 



 

   

19 

 

CADRES DE REFERENCE 

Composition en croisements 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Kevin Memogana, Mashuyak, juin 1996 ©B. Collignon) 

 
 
Comme bien des géographes, et contrairement au modèle qui s'impose dans d'autres champs 
disciplinaires, notamment en sociologie, j’ai construit mes cadres de référence d’une façon 
plutôt pragmatique. Il ne s'est jamais agi pour moi d'adopter une théorie pour la travailler 
ensuite dans le cadre d'études de cas empiriques, ce qui rejoint mes choix méthodologiques en 
matière de formulation de questions de recherche (voir le premier point du chapitre suivant). 
Ma démarche est plutôt de m’intéresser aux théories dans un second temps, lorsqu’il s’agit de 
construire un cadre à l’intérieur duquel situer les premières analyses et, surtout, les approfondir 
et leur donner plus d’ampleur en les faisant entrer dans des débats plus larges et plus abstraits. 
Je ne me suis pas non plus placée d’emblée dans un courant que j’aurais cherché à consolider, 
même si une bonne part de mes recherches s’inscrivent assez nettement dans le champ de la 



Cadres de référence 

 
20 

géographie culturelle dans sa dimension la plus ouverte1, notamment en direction de la 
géographie sociale et de la géographie politique.  

Cette façon de procéder est pour une part le fruit d’une certaine inclination intellectuelle mais 
aussi, pour une autre part, de la formation que j’ai reçue en géographie à l’Université de Paris 1. 
Dans la seconde moitié des années 1980 (j’ai passé ma licence en 1985-86, mon DEA en 1989-
90), il était question de la fin de la crise de la géographie et de théories relatives à l’organisation 
de l’espace, mais la discipline telle qu’on l’enseignait restait très peu perméable aux théories 
développées en sociologie et en anthropologie. On attendait de nous des études empiriques et, 
à partir d’elles, des propositions théoriques mais à l’intérieur d’un monde auto-référentiel de 
géographes, français qui plus est, sauf peut-être en analyse spatiale2. Dans les thèses de doctorat, 
le cadre théorique était loin d’avoir la place qu’il occupe aujourd’hui, a fortiori dans les 
mémoires de maîtrise et même dans les projets de thèse présentés en fin de DEA. De sorte que 
c’est en puisant dans le bagage acquis dans les cours de littérature, et de philosophie, de mes 
années de classe préparatoire que j’ai trouvé mes premiers repères, mes premiers outils. Et c’est 
ainsi que j'ai construit au fil de mes travaux un cadre ad hoc qui mobilise plusieurs théories et 
courants géographiques, dont les auteurs principaux ne se retrouveraient pas nécessairement 
dans ce bricolage et pourraient récuser les façons dont je les combine alors qu'ils peuvent se 
percevoir comme très différents, voir opposés.  

Ce cadre composé de multiples croisements résulte d’un mode de lecture et d’un processus 
d’appropriation où les textes sont appréhendés moins pour ce qu’ils disent que pour ce qu’ils 
me disent, pour la façon dont ils entrent en résonance avec mes questionnements et éclairent 
mes données et/ou mes analyses. La composition du cadre s’est élaborée au fil des années. Le 
constructivisme social en est la toile de fond, les épistémologies féministes et les postcolonial 
studies s’y partagent le premier plan, tandis que la critique postmoderniste et la géographie 
radicale étayent la construction tout en aménageant des lignes de fuite.  

La tonalité générale de ce cadre est très anglo-américaine, et certains pourraient me le 
reprocher. Il faut y voir l’effet de mes réseaux scientifiques et de mon terrain arctique, qui m’a 
fait fréquenter très tôt les universitaires nord-américains et leurs publications. Il faut y voir aussi 
l’effet de ce qu’il faut bien appeler la pauvreté théorique de la géographie culturelle française, 
notamment dans les années 1990. Si l’analyse spatiale bien sûr, mais aussi la géographie sociale, 
s’étaient souciées de se construire un cadre théorique solide, ce n’était pas le cas de la 
géographie culturelle, avec laquelle je me sentais plus d’affinités. Il fallait donc aller chercher 
ailleurs, pour pouvoir construire ici. 
 
On l’aura compris à la lecture du chapitre précédent, j’adhère pleinement au constructivisme 
épistémologique, à cette idée que le savoir, qu’il soit scientifique ou vernaculaire, se construit à 
l’intérieur d’un système qui est lui-même une construction inscrite dans un contexte culturel, 
politique, social et économique historiquement situé. C’est dans cette lignée que je place 
l’ensemble de mes travaux.  

                                                             
1 Voir à ce sujet mon introduction à la 1re partie du recueil de mes publications (volume 3, page 9). 
2 Sur cette fermeture de la géographie française sur elle-même voir les chapitres 6 et 8 (Var. Aut, 1997) dans L’état 
de la géographie. Autoscopie d’une science (R. Knafou dir.). 



Composition en croisements 

 
21 

De plus, c’est résolument dans une perspective de constructivisme social, dans la voie d’abord 
tracée par Berger et Luckmann (1966), que j’appréhende l’étude des sociétés humaines dans 
leur relation à ce qui les environne et les comprend tout à la fois. Et c’est aussi en me plaçant 
dans cette perspective que j'espère pouvoir apporter ma part de réponse à l'interrogation 
fondamentale qui traverse et motive toute la recherche en géographie : où se situe la géographie 
dans la construction des sociétés ? Quelle place occupe-t-elle, quel rôle joue-t-elle ? “Geography 
matters!” se sont exclamé, les premières, les géographes féministes britanniques3. Il s’agit bien de 
comprendre l’expérience d' "être humains sur la terre", pour reprendre l'expression d'Augustin 
Berque (1996). 

La géographie radicale, penser les rapports de pouvoir et revendiquer les postures militantes 

Avant de parler des courants plus théoriques, il me faut évoquer les apports de la géographie 
radicale à mon travail. Je ne suis pas une géographe radicale, mais j’ai sans aucun doute 
quelques affinités avec ce courant contestataire auquel ma prise en charge du chapitre qui lui 
est consacré dans l’ouvrage collectif traitant des tendances contemporaines de la géographie 
anglo-américaine (Collignon 2001 [3]) me vaut d’être parfois associée. Pourtant, c’est d’abord 
l’enseignante, et non pas la chercheure, qui a découvert cette géographie.  

En juin 1997, alors que dans le cadre de l’application de la réforme dite Bayrou4 à la rentrée 
suivante nous préparions un nouveau cours d'épistémologie et histoire de la géographie pour 
nos étudiants de Maîtrise, il fut décidé qu’il faudrait traiter du marxisme en géographie, et 
convenu que je m’en chargerais. Ma collègue Thérèse Saint-Julien lança alors en souriant d’un 
air entendu : “on va leur faire lire Antipode”. Je ne comprenais pas le sens de cet air entendu, 
mais je me précipitai à la bibliothèque pour consulter au plus vite cette revue au nom alléchant 
et dont, je l’avoue, je n’avais jusqu’alors jamais entendu parler.  
 
Ce qui m’a d’emblée interpellée dans la géographie radicale, c’est son militantisme revendiqué. 
En France, jusque dans les années 1970-1980, les géographes marxistes, assez nombreux, 
avaient pris soin de séparer leurs engagements politiques de leurs publications de chercheurs, 
au nom de la neutralité (illusoire) du savoir scientifique. Si leurs engagements avaient des effets 
dans leurs stratégies institutionnelles, ils n’en avaient guère dans leurs recherches. La situation 
change à partir des années 1980 et l’élaboration de la géographie sociale comme nouveau 
champ dans la discipline, notamment dans le “Grand Ouest” français (de la Normandie à 
l’Aquitaine). Le marxisme est ouvertement mobilisé comme cadre d’analyse et, après la chute 
du mur de Berlin, reformulations et adaptations aboutissent à l’élaboration par les “néo-
marxistes” d’une géographie dite “marxienne”5. Cependant, les chercheurs restent éloignés des 
personnes et situations qu’ils construisent en objets de recherche : il ne saurait être question de 

                                                             
3 Cf. Massey D et Allen J. (dir.), 1984, Geography matters! A Reader, Cambridge, Cambridge University Press.  
4 Cette réforme instaurait notamment, outre la semestrialisation pour laquelle elle est restée célèbre, un 
enseignement plus conséquent en année de Maîtrise, où les traditionnels “séminaires” tenus par chaque professeur 
pour les étudiants qu’il dirigeait étaient remplacés par de véritables cours. Dans mon Université, à Paris 1, ces 
cours avaient été répartis en trois catégories : Epistémologie et histoire de la géographie, en tronc commun, d’une 
part, Méthodologie de la recherche, adaptée aux grands champs de la discipline d’autre part, Approfondissements 
thématiques enfin. 
5 Voir par exemple les travaux de Guy Di Méo (1991, 2006, entre autres), l’un des chefs de file de ce courant.  



Cadres de référence 

 
22 

s’engager à leurs côtés dans des luttes concrètes. L’engagement s’exprime uniquement au niveau 
des analyses. Ce n’est que plus tard, dans les années 2000, que l’on voit s’esquisser une 
descente dans l’arène de quelques géographes tels que Benoit Raoulx, dans le cadre de ses 
travaux avec les populations marginalisées, à Vancouver par exemple, ou Fabrice Ripoll, dans le 
cadre de sa thèse de doctorat sur les comités de chômeurs notamment6. 

Les géographes radicaux, en revanche, inspirés par les “Expéditions géographiques“ de William 
Bunge à Détroit7, mettaient en avant dès les premières années (au tournant des années 1970, 
soit avant même le tournant marxiste de ce courant, qui se produit entre 1972 et 1975), 
l’engagement militant auprès des opprimés, des dominés, tentant de satisfaire tant aux 
exigences de l’utilité scientifique qu’à celles de l’utilité sociale8 ; un souci qui n’est pas sans 
rapport avec une éthique de la responsabilité individuelle très marquée dans la culture 
états-unienne.  

Cette posture était pour moi intéressante parce qu’elle ouvrait sur une autre façon d’envisager 
le travail du/de la chercheur(e). En effet, elle légitime, et même encourage, l’abandon de la 
position d’extériorité du/de la chercheur(e) par rapport à son objet de recherche, cette 
sécheresse d’un regard presque clinique considérée comme garante de la scientificité du propos. 
Elle permet de sortir de l’ambiguïté de la posture du chercheur sur le terrain, qui tout à la fois 
cherche la proximité avec “ses” enquêtés et s’interdit toute empathie avec eux. Par ailleurs, en 
faisant entrer le politique dans l’activité même de la recherche, elle ouvre l’analyse sur d’autres 
références, favorisant ainsi la sortie de la géographie de son univers auto-référentiel. Plus 
globalement, cet investissement personnel et non pas seulement intellectuel du/de la 
chercheur(e) avec son “objet” de recherche me semble avoir durablement dynamisé la 
discipline, en donnant une autre dimension aux programmes de recherche et aux débats. En 
cela, on peut dire que la géographie radicale, en autorisant l’engagement, a offert un discours 
libérateur aux géographes. À chacun de s’en saisir s’il/elle le souhaite, mais il importe que cette 
possibilité soit offerte9.  
 
Parallèlement au militantisme, je retire bien sûr de la géographie radicale l’importance donnée 
aux rapports de pouvoir et à la “géographie de la domination”10, à toutes les échelles. 
Travaillant moi-même avec une minorité dominée, il est peu étonnant que cette approche 
retienne mon attention, qu’il s’agisse des Inuit dans le cadre de mes propres travaux, ou 

                                                             
6 Voir par exemple Raoulx 2009a et Morelle et Ripoll 2009. 
7 Sur ces expéditions, voir Merrifield 1995 (traduction française in B. Collignon 2001 [3]). 
8 C’est délibérément que j’écris cette phrase au passé, car depuis les années 1990 on constate que l’engagement est 
plus souvent théorique que pratique, même si les exemples ne manquent pas de participations actives aux luttes de 
tous ordres, surtout au niveau local et avec des ambitions désormais plus limitées. 
9 Chaque année, la timidité de mes étudiants de Master en la matière, leur conviction qu’il faut absolument 
adopter une position neutre (en oubliant de critiquer la pertinence de la notion de neutralité) pour être 
scientifique, raffermit ma conviction de la nécessité de parler de la géographie radicale dans nos cursus de 
formation. 
10 David Harvey, Géographie de la domination – ouvrage paru en 2008, constitué d’extraits traduits de Spaces of 
capital : Towards a critical geography, paru en 2001. 



Composition en croisements 

 
23 

d’autres groupes sur lesquels je peux être conduite à diriger des recherches11. Il ne s’agit pas 
d’en faire la problématique principale de mes recherches, mais une des entrées mobilisées lors 
de l’élaboration des questions de recherche qui méritent d’être posées. La géographie française 
tend volontiers à cantonner le politique au monde politique, qu’étudie logiquement ce qu’on 
appelle la géographie politique. Par voie de conséquence, on ne parle guère de politique dans le 
reste de la géographie. Les géographes radicaux, en revanche, introduisent partout le politique, 
qu’ils appréhendent surtout en termes de rapports de pouvoir. Cette approche est 
particulièrement intéressante en géographie culturelle, en raison des liens étroits entre le champ 
du culturel et celui du politique. C’est aussi par ce biais que l’on peut opérer des 
rapprochements entre la géographie culturelle et la géographie sociale, nettement séparées en 
France en raison des conditions d’émergence de l’une et de l’autre12 alors qu’elles sont 
étroitement associées dans la géographie anglo-américaine.  

Par ailleurs, cet intérêt marqué pour la dimension géographique du pouvoir a conduit les 
géographes radicaux, et en particulier David Harvey – figure phare de cette géographie – à poser 
très tôt la question de la dimension spatiale de la justice sociale13. Par la suite, la réflexion s’est 
tournée vers la notion de justice environnementale puis sur la notion même de justice spatiale, 
tout en se détachant progressivement de la géographie radicale14. Celle-ci y reste cependant une 
référence, en raison de l’antériorité de son intérêt pour la question. Intégrant moi-même peu à 
peu cette question dans ma réflexion sur les relations entre les enjeux sociaux et les enjeux 
spatiaux, je reconnais tout ce que la géographie contemporaine doit, dans ce domaine comme 
dans tant d’autres, à la géographie radicale. 
 
La dimension radicale de mes travaux s'affirme finalement surtout dans le souci de conduire 
des recherches ouvertes sur les enjeux de société et à même de favoriser, ou de renforcer, 
l’appropriation des questions posées par les premiers concernés, nos partenaires dans la 
recherche, ceux que j’appelle les “cherchés” faute d’un meilleur terme15. Accompagner le 
processus d’empowerment – soit la réappropriation de leurs propres luttes par les dominés et 
l'acquisition du pouvoir d'agir par eux-mêmes – de ceux et celles sans lesquels rien ne serait 
possible, sans renoncer pour autant à participer au débat scientifique, y compris dans ses 
                                                             
11 Cette référence à la géographie radicale apparaît en effet moins dans mes propres recherches, où elle n’est que 
rarement présente explicitement, que dans celles que j’ai pu diriger, à Paris et à Bologne. 
12 L’une, la géographie sociale, est marquée par son recours aux théoriciens marxistes et donc considérée comme 
“de gauche” tandis que l’autre, la géographie culturelle, est marquée par le conservatisme de certains de ses chefs 
de file et donc considérée comme “de droite” (voir Collignon 1998 [1] et 1999 [2]). 
13 Voir de David Harvey Social justice and the city (1973) et son article de 1992 “Social justice, postmodernism and 
the city”, traduction française in B. Collignon 2001 [3]). 
14 La notion de justice spatiale constitue par ailleurs un point de rencontre entre géographes francophones et 
anglophones, moins en raison des travaux précoces d’Alain Reynaud (1981) et de Bernard Bret (2002, par 
exemple) sur la question que de la fédération de chercheurs qui a su s’organiser autour de la revue bilingue Justice 
Spatiale | Spatial Justice créée à l’issue d’un colloque tenu à l’Université Paris X-Nanterre en mars 2008 
(http://www.jssj.org/) 
15 J'ai recours à ce néologisme, construit par analogie avec “apprenant”, autre néologisme, car comme celui-ci il 
permet de repenser la relation qui s'instaure entre les interlocuteurs, en situation pédagogique là, en situation de 
recherche. ici. “Cherché(e)s” permet en outre de se placer dans une optique d'appréhension globale, là ou 
“enquêté(e)s”, plus précis, ne renvoie qu'aux formes les plus interactives de la recherche sur le terrain en sciences 
sociales. 



Cadres de référence 

 
24 

questionnements propres, voilà comment je me positionne par rapport à la question de 
l’engagement et de la radicalité, et ce que cette géographie a apporté à mon projet de géographe.  

La critique postmoderniste, déconstruire les grands récits  

Si l’on m’associe parfois à la géographie radicale, on m’associe plus souvent à la géographie 
postmoderniste, bien que je ne me sois jamais réclamée de ce courant. Mais il est vrai que, 
d’une part, j’ai défendu sa prise en considération par une géographie française plus que frileuse, 
hostile même, à son égard16, et que, d’autre part, je me reconnais de grandes affinités avec lui. 
Je suis en fait entrée sans grande difficulté dans cette géographie très portée sur les discussions 
théoriques, alors que je ne le suis pas moi-même. C’est qu’en fait, les recherches empiriques 
conduites dans le cadre de mon doctorat m'avaient conduite à adopter des positions assez 
proches, mais sans disposer du support théorique que procure la critique postmoderniste. 
Ainsi, j’étais en somme intellectuellement prête pour rapidement comprendre et intégrer la 
critique postmoderniste. Une fois de plus, j’ai fonctionné un peu à l’envers par rapport aux 
canons de la construction scientifique : expérimentant d’abord, théorisant ensuite. 

Postmoderne, postmodernité, postmodernisme, postmoderniste : autant de noms et adjectifs 
entre lesquels on a parfois un peu de mal à se repérer. Pour ma part, j’ai pris le parti de suivre la 
voie adoptée par Jean-François Staszak (2001). Systématisant la pratique dominante, il réserve 
l'emploi de “postmoderne” et de “postmodernité” à la désignation d'une époque, la nôtre, dont 
les caractéristiques porteraient plutôt, en toute logique, à parler d’hypermodernité, et utilise le 
“postmodernisme” et “postmoderniste” pour désigner le courant intellectuel critique qui a 
émergé dans les sciences sociales dans la deuxième moitié des années 1980. 

Je ne reviendrai pas ici sur les conditions d’émergence de la critique postmoderniste dans le 
contexte universitaire nord-américain. Ce texte n’en est pas le lieu. De plus, François Cusset 
(2003) s’est fort bien acquitté de la tâche, de sorte qu’il est inutile de la répéter. Il me semble 
cependant nécessaire d’évoquer les conséquences en France de cette appropriation dans un 
autre contexte intellectuel des travaux de “nos” penseurs phares des années 1960-1970-1980. 
Celle-ci a en effet été perçue comme une sorte de vol, d’autant plus grave qu’il s’est accompagné 
de reformulations et de croisements considérés comme des erreurs d’interprétation et des 
amalgames abusifs. D’où, au mieux une certaine incompréhension, au pire un rejet, du 
postmodernisme dans les sciences sociales françaises. L’un des aspects intéressants, du point de 
vue de l’histoire des idées, est que cette construction théorique née du transfert de textes d’un 
univers culturel, intellectuel et institutionnel vers un autre, et d’une langue vers une autre avec 
toutes les difficultés de traduction que cela implique17, est un parfait exemple des effets de 
contextes et de la rugosité de l’espace géographique18, y compris à l’ère de la mondialisation – 

                                                             
16 Voir Collignon et Staszak, 2004 [6], ainsi que ma participation au débat sur le postmodernisme organisé par la 
revue L’espace géographique et retranscrit presque intégralement dans le numéro 1 de 2004 de cette revue. 
17 Sur cette question des effets de traduction, voir le volume inédit du dossier de HDR de Claire Hancock (2011).  
18 J’ai aussi évoqué cela dans la version anglaise de mon ouvrage sur le savoir géographique des Inuit (Collignon, 
2006 [15], p. 262-263), car cela me semblait particulièrement utile dans un ouvrage destiné à être lu, d’une part, 
par mes collègues anglophones et, d’autre part, par des Inuit qui savent depuis longtemps que tout savoir est non 
seulement contextuel mais aussi contingent (voir le chapitre 4 du même ouvrage). 



Composition en croisements 

 
25 

dont le pouvoir d’uniformisation des cultures et des idées n’est peut-être pas aussi fort que ce 
que d’aucuns peuvent dire, pour le regretter le plus souvent. 
 
La critique postmoderniste c’est bien sûr, d’abord et avant tout, la proposition d’une nouvelle 
approche de la science et de la modernité, qu’il faudrait comprendre comme le “grand récit” 
(Lyotard, 1979) de la culture occidentale, et par voie de conséquence la remise en question de la 
revendication d’universalité du discours scientifique. Or, ceci fait écho à mon plaidoyer pour 
une reconnaissance de la validité des savoirs autres, et leur prise en considération. Alors que je 
m’employais à démontrer la légitimité de la qualification de “savoir” à propos de connaissances 
élaborées dans la sphère du vernaculaire, d’autres s’employaient à démontrer les limites du 
savoir scientifique, en particulier dans le domaine des sciences sociales, et l’importance de la 
“croyance” dans l’adhésion des Occidentaux au “grand récit” de la modernité, et de la science 
qui en découle. Il est donc peu étonnant que je sois aisément entrée dans la critique 
postmoderniste. De la position depuis laquelle je la considérais, elle se présentait comme le 
complément de mes propres travaux, qu’elle participait à légitimer. J’y trouvais donc un cadre 
théorique dans lequel placer mes analyses, ce qui jusque là m’avait fait défaut et amenée à 
limiter la portée de mes recherches aux études d’ethnogéographie puis de géographie culturelle.  

Cette nouvelle perspective a notamment conduit à poser un regard critique sur les références de 
la pensée scientifique, regard qui a montré l’étroitesse culturelle de celle-ci. Les postmodernistes 
ont ainsi dénoncé un savoir uniquement fondé sur les textes “d’hommes blancs morts”, 
ajoutant rapidement “hétérosexuels” à ce profil type19, et prôné la prise en compte de l’Autre et 
des discours Autres afin d’en finir avec cette hégémonie culturelle. On comprend que je me sois 
immédiatement sentie en terrain amical. On peut bien entendu reprocher aux postmodernistes 
de peiner à appliquer cette exigence à leurs propres constructions théoriques, qui pour avoir 
introduit de nouvelles références n’en sont pas pour autant sortis de l’hégémonie des hommes 
blancs, morts et français de préférence, l’hétérosexualité n’étant plus un prérequis. Et il faut 
bien reconnaître que cet appel à prendre l’Autre en considération s’est révélé, dans la pratique, 
surtout rhétorique, et parfois incantatoire20.  

Mais ces difficultés à ne pas retomber dans des ornières pourtant bien identifiées n’enlèvent 
rien à la pertinence de la critique et de ses propositions. Pour moi, dont la conviction de la 
nécessité de prendre l’Autre en considération si l’on veut pouvoir prétendre avec quelque 
argument à l’universalité du savoir que nous élaborons par une étude empirique s'est forgée 
dans la longue pratique d'un terrain étranger où j'ai pu mesurer la richesse des conceptions 
autres pour notre propre compréhension de la géographie de l’espace et des sociétés, les 
élaborations beaucoup plus théoriques des géographes postmodernes m’offrent un cadre de 
référence fort utile pour dépasser la spécificité du savoir géographique inuit et tenter une 

                                                             
19 “Dead straight white males” 
20 C’est ainsi qu’au Congrès annuel de l'AAG (Association of American Geographers) de 2001, qui rassembla près 
de 3 000 géographes à Honolulu, nous nous retrouvâmes à 15 dont une seule non autochtone (moi) dans la salle 
de bal où se déroulait la session – passionnante - sur les géographies autochtones du Pacifique tandis que nos 
collègues s’entassaient dans les autres sessions dont une bonne moitié était consacrée à l’Autre et la nécessité de 
faire entendre sa ou ses voix (“voices”, un des mots-clés de la géographie postmoderniste). Cette expérience est à 
l’origine de mon article de 2004 “It’s a long way to the Other” [texte 13 dans le volume de mes publications]. Pour 
une analyse plus approfondie de ce problème voir Dikeç 2010. 



Cadres de référence 

 
26 

montée en généralité. Comme les Inuit, je suis plus portée à la démonstration par l’exemple et 
les comparaisons qu’à l’argumentation par le jeu abstrait de l’intertextualité, ce qui ne 
m’empêche en rien d’apprécier les apports réels de ce jeu auquel, pour ma part, je ne joue pas  
– ou bien peu. 

Un autre aspect intéressant, à mon sens, de la critique que les postmodernistes formulent à 
propos de l’ambition universaliste du savoir scientifique est que cela conduit à accepter l’idée 
qu’il puisse y avoir plusieurs points de vue sur le même phénomène, tous légitimes et “vrais” 
dans leur propre régime de vérité. Si cela peut potentiellement conduire à des dérives fâcheuses, 
qu’autoriserait l’idée que “tout se vaut”, cela a surtout ouvert sur une autre conception du 
savoir, dégagée de ses ambitions hégémoniques. Il ne s’agit plus alors d’imposer un récit comme 
étant le vrai récit, mais, plus modestement, de contribuer par le regard proposé à une 
construction complexe admettant plusieurs points de vue sur la même chose. Personnellement, 
cette posture non exclusive me convient bien mieux pour trouver ma place à l’intérieur du 
débat scientifique. Il ne s’agit pas pour moi d’imposer mes choix théoriques, mes méthodes 
d’enquêtes, mes analyses et mes thèses comme les seuls qui vaillent, mais de convaincre de leur 
rigueur et de les faire entendre, à côté d’autres dont je ne doute pas de la pertinence21.  
 
Du point de vue méthodologique, je suis également facilement entrée dans le postmodernisme, 
car l’idée de constructions discursives, et de la nécessité de les aborder par la déconstruction, 
m’était déjà familière. Non pas que les géographes français en aient été d’ardents praticiens au 
tournant des années 1990. En revanche, la pratique était courante dans la critique littéraire dès 
le début des années 1980, et c’est en particulier dans ce domaine que je suis redevable à mes 
professeurs de littérature de classe préparatoire. J’ai déconstruit le savoir géographique des 
Inuinnait, le découpant en morceaux analysés séparément, pour pouvoir le reconstruire afin de 
comprendre comment il fonctionnait, à la fois du point de vue pratique (son opérationnalité en 
situation) et du point de vue conceptuel. Dans le même temps, mon ami Jean-François Staszak 
s’acharnait à déconstruire le discours des Présocratiques à propos du climat et des météores22 : 
nous manquions de références chez les géographes, mais au moins pouvions-nous débattre 
passionnément de ces questions entre nous et nous encourager mutuellement. Aussi, lorsque 
nous avons découvert la géographie postmoderniste anglo-américaine nous sommes-nous 
trouvés en terrain familier, du moins de ce point de vue-là. Ce qui était étonnant pour nous, 
c’était moins la pratique de la déconstruction que sa très grande diffusion chez nos collègues 
géographes. 
 
Les recherches en sciences sociales qui se réfèrent à la critique postmoderniste se caractérisent 
aussi par une série de thématiques et de notions et concepts clés. Or, certains d’entre eux 

                                                             
21 Ainsi, discutant aimablement avec un collègue lors d’un colloque et constatant nos divergences d’analyse, nous 
tombâmes d’accord pour nous féliciter de pouvoir débattre de nos désaccords. Mais cette convergence dura peu car 
il ajouta très vite que ce serait “bien de discuter, comme cela, on pourra finalement décider qui a raison”. Ce à 
quoi je lui répondis que non, justement, il ne s’agissait pas de cela car j’étais convaincue que nous avions tous les 
deux raison et que l’intérêt était de nous écouter et de prendre aussi en considération le point de vue de l'autre, en 
complément du nôtre et non pas à la place de celui-ci (Mayence, janvier 2010). 
22 Staszak, 1993 et 1995. 



Composition en croisements 

 
27 

entrent en résonance avec mes propres réflexions, en raison d’une certaine proximité avec les 
concepts clés autour desquels s’organise le savoir inuit. Je n’évoque ici que ceux-là.  

Conséquence de cette sensibilité à la contextualité, les postmodernistes insistent sur la labilité 
des identités, qu’explique leur multiplicité construite dans un jeu complexe qui voit chacun de 
nous mobiliser diverses facettes de nous-mêmes, parfois contradictoires, en fonction des 
situations et des enjeux23. Cette question résonne fortement avec mes travaux, autour de la 
façon dont les Inuit conçoivent l’identité des personnes et des lieux comme intrinsèquement 
labile bien sûr, mais aussi autour de mon approche critique de l’association souvent trop étroite 
en géographie entre identité et territoire24, entre Autre et Ailleurs dans les discours politiques et 
la construction occidentale du monde25, et l’essentialisation de l’identité qui en découle.  

Cette approche de l’identité conduit les géographes postmodernistes à considérer la porosité 
des espaces et des lieux, à insister sur les zones de passage, les périphéries et les interfaces bien 
plus que sur les centres (que l’on parle de personnes, de groupes, de lieux ou de territoires) et à 
s’intéresser davantage aux processus qu’aux résultats. À nouveau, il y a là un point de rencontre 
avec le savoir géographique des Inuit, qui s’inscrit dans une appréhension dynamique de 
l’environnement dont il convient, pour le comprendre, de saisir les multiples réseaux et 
interactions bien plus que de tenter de définir l’essence même de chaque chose – ce qui est en 
outre impossible, puisque chaque chose, individus compris, n’existe que par les relations qui la 
lient à d’autres choses, dans un espace fondamentalement réticulaire.  

Dernier point, le postmodernisme, en raison de sa critique des grands récits et de son insistance 
sur la contextualité, porte en lui un refus de la montée en généralité, à laquelle doit, 
normalement, tendre toute recherche scientifique. Les postmodernistes eux-mêmes ont bien des 
difficultés avec ce refus, eux dont les propos sont volontiers très théoriques et bien peu ancrés 
dans le monde concret des situations et des problèmes. Mais bien que je ne parvienne pas à 
résoudre cette contradiction, ce refus de principe m’intéresse car j’y retrouve le savoir des Inuit, 
qui est justement fondé sur l’idée que toute généralisation est insensée, au sens premier du 
terme. Elle n’a pas de sens, car on ne peut, on ne doit, jamais dissocier la chose, la personne, 
l’interaction, du contexte dans lequel on l’a appréhendée ou dans lequel on en a fait 
l’expérience. Et l’expérience est une chose profondément humaine, toujours inscrite dans un 
espace-temps particulier, qui ne peut donc jamais se reproduire à l’identique26. 
 
On pourrait en venir à conclure de ces propos que la géographie postmoderniste ne m’a rien 
appris d’essentiel que je ne savais déjà. Ce ne serait pas faux. En revanche, il serait erroné d’en 
conclure qu’elle ne me sert à rien, qu’elle est inutile et que l’on peut fort bien s’en passer. En 
effet, l’apport indiscutable de cette géographie, et de la critique postmoderniste plus 

                                                             
23 Bien avant la vague postmoderniste en sciences sociales Erving Goffman (1959 – encore une référence à un 
homme blanc mort, hétérosexuel autant qu’on le sache : en sortirons-nous un jour ?) avait démontré que l’identité 
est fonction des interactions et que chacun joue de divers registres pour se mettre en scène en adéquation avec le 
moment. Depuis, on est allé beaucoup plus loin, notamment avec l’élaboration de la notion de performance (voir 
par exemple, en géographie, Mahtani 2002 - à paraître en version française dans Hancock et alii eds., 2013). 
24 Voir l’introduction à la partie 3 dans le volume 3 de ce dossier, page 221, et Hancock 2004. 
25 Voir par exemple Grataloup 2009,  Staszak 2008. 
26 Sur l’importance accordée aux expériences dans la culture inuit, voir Therrien 1996. 



Cadres de référence 

 
28 

généralement, est d’avoir créé un espace intellectuel à l’intérieur duquel ces approches peuvent 
être entendues, et prises au sérieux. On peut regretter qu’il ait fallu en passer, à nouveau, par 
des hommes blancs morts (on devrait s’enorgueillir qu’ils aient déployé leur pensée dans 
l’univers intellectuel français), mais cela ne délégitime en rien les résultats obtenus. En 
déstabilisant irrémédiablement le discours scientifique établi, elle a ouvert le champ des 
possibles en termes de conceptualisations et d’analyses.  

Le reproche majeur que l’on peut faire à la critique postmoderniste, outre son hégémonie sur le 
monde universitaire anglo-américain pendant près de deux décennies, qui a progressivement 
amenuisé sa force subversive, est, sans aucun doute, sa difficulté à formuler des propositions 
constructives. On l’a ainsi accusée de camper avec délectation dans un champ de ruines. À 
déconstruire tous les discours, elle finit un peu dans une impasse, ne parvenant à proposer que 
des critiques de discours ou des discours localisés, sans ambition générale en raison de la 
déconstruction des grands récits qui est son fondement même. Soucieuse moi-même de 
déconstruire, mais pour reconstruire, j’ai donc heureusement trouvé ailleurs des propositions 
plus constructives : du côté des postcolonial studies d’une part, et des épistémologies féministes 
d’autre part. 

Les postcolonial studies; sortir des oppositions binaires et construire “au-delà” d'elles 

Je serai bien plus rapide sur les apports des postcolonial studies à l'élaboration de mon projet 
intellectuel en tant que géographe. Non pas qu'elles y soient moins importantes que la critique 
postmoderniste, bien au contraire, mais j'ai publié il y a cinq ans un article de synthèse à leur 
propos (Collignon 2007 [8]), auquel je n'ai somme toute pas grand-chose à ajouter27.  

J'y ai insisté sur la nécessité de ne pas confondre, comme les géographes français (mais aussi nos 
historiens) ont trop tendance à le faire, l'étude des régions anciennement colonisées du monde 
et aujourd'hui pouvant être considérées comme inscrites dans un contexte “postcolonial” et le 
postcolonial en tant que champ théorique. Ne pouvant comme pour le postmoderne et le 
postmodernisme jouer des multiples déclinaisons possibles autour d'un même terme, je me suis 
résolue à m'en tenir à l'expression en anglais pour désigner ce qui relève d'une approche et non 
d'un objet inscrit dans un contexte spatio-temporel spécifique. 

En lien avec cette mise au point mais aussi parce que c'est là, à mon sens, que réside le centre 
du projet intellectuel des postcolonial studies, j'y ai insisté sur le sens à donner au préfixe “post”, 
qui renvoie bien moins à un après (comme on le comprend souvent en France) qu'à un au-delà, 
à un dépassement du paradigme colonial en tant que matrice dans laquelle s'élabore la 
conception occidentale du monde et des sociétés. Dans cet au-delà qui, dans les interstices du 
temps et de l'espace cherche à concilier des notions que l'on a l'habitude de penser à l’intérieur 
de schèmes reposant sur des oppositions binaires qui les construisent comme antagonistes 
(moderne/traditionnel, ici/là-bas, Orient/Occident, civilisation/barbarie, nature/culture, etc.), 
je trouve l'espace intellectuel dans lequel la construction d'un savoir prenant en considération 
tant le scientifique que le vernaculaire, sans chercher l'intégration de l'un dans l'autre mais en 
acceptant chacun d'eux, est possible. 

                                                             
27 Voir aussi l'introduction de Claire Hancock (2001) au chapitre consacré à ce courant dans l'ouvrage collectif 
présentant les tendances contemporaines de la géographie anglophone au public français. 



Composition en croisements 

 
29 

 
Outre les apports mentionnés dans ma note de 2007, l'un des aspects fort intéressants des 
postcolonial studies réside dans le projet de “provincialisation de l'Europe” (Chakrabarty 2000), 
c’est-à-dire d'en finir avec l'impérialisme intellectuel occidental, qui impose sur le reste du 
monde ses propres analyses. Je donnerai ici un exemple précis de ce que cela signifie. La lecture 
d'un livre tel que celui de Michel Onfray, philosophe français très médiatique, Esthétique du Pôle 
Nord (2002), ne peut que convaincre de la légitimité de ce projet révolutionnaire, tout en 
prouvant que l'on est encore loin du compte et qu'il reste beaucoup de chemin à parcourir.  

Dans cet ouvrage, en effet, l'auteur se livre à une analyse de l'Arctique inuit suite à son séjour de 
quelques semaines en Terre de Baffin au cours de l'été 2001, cadeau offert à son père qui, 
quelques trente ans plus tôt, lui avait confié que c'était là son plus grand rêve de voyage. Le 
sous-titre annonce déjà la couleur : Stèles hyperboréennes. Et voilà les Inuit, êtres humains vivants 
qui définissent la vie comme, d'abord, le fait d'être mû par une chaleur (celle du sang) qui 
permet le mouvement, transformés en pierres, géants éternellement rivés au sol, en un lieu a-
temporel et même a-spatial car il s'agit d'une toundra arctique générique, sans coordonnées 
spécifiques. Géants certes, mais immobiles. Immobiles et muets, comme le sont les pierres, qui 
peuvent susciter émotions et interprétations, mais ne peuvent elles-mêmes exprimer une 
quelconque opinion sur elles-mêmes, ou quoi que ce soit d'autre. Michel Onfray s'en charge 
donc, et dresse une brillante analyse du Nunavut, digne d'un grand intellectuel français formé 
aux meilleures écoles, en trois parties et trois sous-parties28, de son passé et surtout de son 
avenir, que l'auteur voit bien sombre pour les Inuit29. Tout cela est magnifique, et ô combien 
séduisant. Tout cela est extrêmement dérangeant, désagréable, pour ne pas dire scandaleux. Car 
jamais il n’est question de ce que pensent les Inuit, jamais notre grand philosophe ne semble 
imaginer que leur point de vue puisse avoir une quelconque pertinence quand il s'agit de parler 
de leur territoire, de leur projet politique. L'auteur va même plus loin, en expliquant qu'ils se 
fourvoient dans leur optimisme, incapables qu'ils sont de voir plus loin, de lire les signes avant-
coureurs d'une évolution sociale, économique et culturelle qui, irrémédiablement, les 
condamne. Cette projection est impossible à des stèles, monuments hiératiques, et 
heureusement que Michel Onfray est là pour le faire à leur place et alerter le monde entier de la 
catastrophe qui s'annonce. Il les prive ainsi à la fois de leur capacité à penser l'avenir, et de leur 
capacité à agir sur celui-ci. Il ignore superbement, par la même occasion, les apports du 
constructivisme social en matière de prophéties auto-réalisatrices. Le fait que les Inuit, eux, 
croient en la possibilité d'un avenir meilleur grâce à la création du Nunavut n'aurait-il aucun 
impact sur ce que deviendront effectivement ce territoire et ses habitants ?  
 
Qu'en 2002 un intellectuel puisse en toute tranquillité écrire un tel livre et qu'un éditeur 
renommé (Grasset) puisse le publier, et qu'il reçoive ensuite d'élogieuses critiques (Jean 
Malaurie n'étant pas de reste) est pour le moins inquiétant. Et l'indignation qui saisit au moins 
quelques-uns d'entre nous doit être une source d'énergie pour œuvrer à la fin définitive de 

                                                             
28 Le plan de l'ouvrage est un modèle d'équilibre : trois parties composées chacune de trois chapitres ; et l'écriture 
un modèle de rhétorique : chaque titre, des trois parties et des neufs chapitres, commence par “Le temps”.  
29 Les titres des trois parties sont : 1. Le temps élémentaire : la rareté ; 2. Le temps vécu : l'immobilité ; 3. Le temps 
détruit : la disparition.  



Cadres de référence 

 
30 

l'hégémonie du discours occidental sur le reste du monde, non pas pour qu'elle soit remplacée 
par un autre discours hégémonique formulé depuis une autre partie du monde, mais bien pour 
en finir avec cette structure binaire dominants/dominés et construire “au-delà” de celle-ci. 
L'entreprise, ambitieuse, est cependant loin d'être simple. Dans son essai Can the Subaltern 
Speak ? (1988 [2009]) devenu depuis une référence incontournable, Gayatri Spivak le démontre 
amplement, à travers son analyse de la complexité des rapports de pouvoir entre l'Occident et 
l'Orient et des liens entre sphère intellectuelle et sphère économique dans le monde occidental 
producteur du discours dominant sur le monde. Mais ce n'est sûrement pas une raison pour ne 
pas s'y employer.  

Les épistémologies féministes ; repenser la position du/de la chercheur(e) 

Si mes recherches sur la géographie des Inuinnait m'avaient intellectuellement préparée à entrer 
dans la critique postmoderniste, il n'en va pas de même pour les épistémologies féministes. Elles 
ont davantage été pour moi une réelle découverte, et c'est directement par leur lecture que je 
suis entrée dans cette pensée critique, qui à ses débuts du moins n'était pas sans rapports avec le 
projet de la géographie radicale30. On pourra par ailleurs s'étonner de les trouver en si bonne 
place dans mes cadres de référence, alors qu'aucune de mes publications ne s'y réfère 
explicitement.  

Je me suis pourtant intéressée aux théories féministes dès 1998, après avoir entendu la 
britannique Linda McDowell (et quelques autres mais sa présentation m'avait particulièrement 
séduite) présenter ses derniers travaux au Congrès annuel de l'AAG (Association of American 
Geographers). J'ai depuis suivi autant que faire se peut le développement de ce champ très 
dynamique, dont l'influence sur la géographie humaine anglophone (et pas seulement anglo-
américaine) n'a cessé de croître en ce début de XXIe siècle. Pas plus que je ne l'ai fait pour les 
autres courants critiques évoqués précédemment je ne présenterai ici les épistémologies 
féministes dans leur ensemble. Christine Chivallon (2001) s'en est en effet parfaitement 
acquittée dans son introduction au chapitre dévolu aux “Feminist studies” dans l'ouvrage collectif 
consacré aux géographies anglophones31. Je me reconnais une grande affinité avec les théories 
féministes dans leur ensemble et avec leur projet général concernant le savoir scientifique. Mais 
je concentrerai mon propos sur deux points qui retiennent particulièrement mon attention, 
comme une prise de date pour un article à venir, qui approfondira la question. 
 
Cependant, une petite mise au point me semble nécessaire tant la confusion entre les champs 
relatifs à l'étude des femmes, à l'étude du genre et les épistémologies féministes est répandue en 
France, du moins parmi les géographes – je manque d'information sur la façon dont les choses 
se passent dans les autres sciences humaines et sociales.  

Cette confusion n'est pas très étonnante car les trois champs ont une origine commune : le 
féminisme politique, militant et contestataire comme bien des mouvements de l'époque, des 

                                                             
30 A ce sujet, voir Collignon 2001 [3]. 
31 Lire aussi l'article de Liz Bondi et Mona Domosh (1992) dont la traduction française suit l'introduction de 
Christine Chivallon dans l'ouvrage de 2001. Plusieurs anthologies et manuels – en langue anglaise – permettent 
d'approcher à peu près tous les aspects de la géographie féministe. La liste serait beaucoup trop longue et je me 
limiterai à renvoyer les lecteurs intéressés à la revue Gender, Place and Culture, créée en 1994. 



Composition en croisements 

 
31 

années 1970, qui se prolonge dans les décennies suivantes avec des moments plus actifs que 
d'autres. Rappelons que les féministes luttent pour l'égalité entre les femmes et les hommes 
dans le domaine public et privé, la reconnaissance de leurs droits, la fin de leur invisibilisation 
dans tous les domaines de la sphère publique (emploi, politique, production du savoir 
scientifique). Elles dénoncent les multiples violences, physiques, verbales et symboliques, faites 
aux femmes parce que femmes, l'instrumentalisation de leur corps à des fins sexuelles, 
commerciales, mais aussi politiques32. Les plus radicales sont convaincues que la condition du 
succès est une transformation profonde des sociétés masculinistes et patriarcales telles que notre 
société occidentale et quelques autres. 

Les épistémologies féministes ou feminist studies émanent du féminisme politique avec lequel 
elles ont en partage l'engagement militant. Les chercheur(e)s qui développent ce regard critique, 
et subversif, sur le savoir produit par les sciences sociales adhèrent au même projet de 
transformation de la société. C'est dans cette optique qu'ils/elles se sont attaché(e)s, depuis les 
années 1980, à déconstruire le discours scientifique et les institutions à l'intérieur desquelles il 
s'élabore pour en démontrer, et dénoncer, le masculinisme33. Mais il convient d'éviter les 
simplifications abusives. On peut sans contradiction militer en féministe sur le front politique 
mais ne pas souscrire aux épistémologies féministes, sauf si l'on adhère au projet de changement 
radical de la société. Ainsi, parmi les géographes françaises, un grand nombre se reconnaît 
proche des luttes féministes dans le champ politique et social, mais seule une petite minorité 
souscrit aux épistémologies féministes et à ce que cela implique dans la pratique de la 
recherche. On peut aussi, à l'inverse, être plus résolument engagée dans le féminisme 
“universitaire” que dans le féminisme politique, ce qui est mon cas. 

Le féminisme, en interrogeant les structures inégalitaires de nos sociétés, a favorisé le 
développement des études consacrées aux femmes, dans tous les champs des sciences sociales. 
Contrairement aux épistémologies féministes, qui se sont d'abord développées dans le monde 
universitaire anglo-américain puis ont percolé – lentement – dans les sciences sociales 
françaises34, l'étude des femmes, qui existe bien sûr aussi dans ce monde-là, a connu un 
développement endogène en France. L'histoire des femmes bénéficie d'un certain écho dans le 
grand public, tout comme les études de la sociologie du travail, qui ont mis en évidence la 
discrimination à l'encontre des femmes sur le marché de l'emploi et l'existence d'un “plafond de 

                                                             
32 Ainsi, les plus grandes manifestations anti-Berlusconi au cours de l'hiver 2011 ont été des manifestations de 
femmes dénonçant, outre son discours à leur endroit, le traitement dégradant qu'il leur réservait en promouvant à 
des postes politiques des femmes dont la seule légitimité tenait à la conformité de leurs corps et de leurs visages aux 
canons masculins contemporains de la beauté féminine, et à leur comportement tout aussi conforme et que l'on 
peut résumer par l'expression “sois belle et tais-toi”. Sur cette instrumentalisation politique, voir aussi Claire 
Hancock (2011a notamment) à propos de la loi française d'octobre 2010 d'interdiction du port du voile intégral 
dans l'espace public. 
33 L'ajout, qui peut énerver certain(e)s lecteurs/lectrices, de (e) à la fin de mots tels que "chercheur" ou "cherché", et 
de /elle ou /celles après "il" ou "ceux" etc. participe de cette action de dénonciation de l'invisibilisation des femmes 
dans le champ scientifique comme dans tant d'autres. Afin de ne pas trop alourdir mes textes je dose ma pratique 
de ces ajouts, dont la non-systématisation renforce – peut-être – la force subversive en évitant que, l'habitude 
s'installant, ce rappel de la présence féminine ne finisse par être noyé dans la masse des mots et des lignes. 
34 Je dis “françaises” et non pas “francophone” car au Québec mais aussi en Suisse le dialogue avec les collègues 
anglophones est beaucoup plus constant de sorte qu'on n'y observe pas cette rupture si frappante lorsque l'on 
considère en revanche sciences sociales françaises et anglo-américaines (peut-être faudrait-il dire anglophone ?) 



Cadres de référence 

 
32 

verre” qui bloque – ou limite fortement - leur accès aux plus hauts niveaux de responsabilités, 
dans les entreprises comme dans la fonction publique y compris à l'Université. De même, les 
travaux en sociologie de la famille, qui montrent que l'inégalité du partage des tâches dans la 
sphère domestique perdure d'une génération à l'autre, ne manquent pas d'intéresser au-delà du 
cercle des chercheurs – sans beaucoup d'effets concrets cependant, du moins jusqu'à présent. 
L'anthropologie, la psychologie, s'intéressent aussi aux femmes, ainsi que la philosophie mais ce 
n’est pas une science sociale. La géographie n'est pas en reste, qui a multiplié ces dernières 
années les études sur les inégalités spatiales, en lien notamment avec les questions relatives à la 
mobilité, à l'emploi et aux logiques d'implantations de certaines entreprises, aux loisirs, etc. Des 
courants aussi différents que l'analyse spatiale et la géographie sociale s'intéressent aux femmes, 
notamment dans une perspective de comparaison avec les hommes et souvent dans un souci de 
dénonciation des inégalités hommes/femmes35. 

Les études du genre, qui ont également un lien avec le féminisme politique mais aussi avec les 
épistémologies féministes, s'intéressent quant à elles non pas aux femmes comme un donné 
biologique mais au genre – féminin, masculin, mais aussi tous les entre-deux – en tant que 
construit social. La célèbre phrase de Simone de Beauvoir : “On ne naît pas femme, on le 
devient” (1948) offre un aperçu facile de la façon dont est appréhendée dans ces études la 
catégorie “femme”, même si la pensée de son auteur a été largement dépassée, et critiquée, par 
les études conduites depuis une trentaine d'années. Sous l'influence, notamment, des travaux 
de Foucault sur l'historicité des normes et de la notion de déviance, on s'intéresse en particulier 
au rapport à la norme dans la construction du genre ainsi qu'aux rapports sociaux de sexe : 
c’est-à-dire à la construction réciproque du masculin et du féminin, dans un rapport souvent de 
domination ou d’altérisation du féminin. L'accent mis dans les études du genre sur les 
processus de construction des catégories, et du côté de la géographie sur la construction spatiale 
de cette catégorie sociale, les rapproche des épistémologies féministes car elles ont en partage 
une approche constructiviste du social et du savoir. En géographie, la réflexion sur le rôle que 
joue, ou plutôt que l'on fait jouer, à l'espace pour altériser le féminin rapproche les études du 
genre des études consacrées à l'Ailleurs comme lieu de construction de l'Autre36.  

En simplifiant un peu, on peut dire que les études du genre se définissent principalement par 
leur objet, même si on tend aujourd'hui à faire du genre une “boîte à outils” critique pour 
appréhender toutes sortes de questions, tandis que les épistémologies féministes se définissent 
comme une approche, critique, du savoir scientifique, comme le terme “épistémologies” 
l'indique. Elles mobilisent bien sûr le genre comme catégorie d'analyse, ce n'est pas leur unique 
objet d'étude, et de moins en moins leur objet privilégié. La construction du genre comme objet 
de recherche est bien sûr née du mouvement féministe, mais il n'est nul besoin de s'inscrire 
dans le cadre théorique des épistémologies féministes contemporaines pour étudier les 
questions de genre – surtout en France. On peut travailler la géographie du genre en adoptant 
la posture féministe du rapport au savoir, mais on peut aussi opter pour une toute autre posture 
et même ignorer totalement les théories féministes relatives à la production du savoir.  
                                                             
35 Ce type d'approche relève de ce que nos collègues anglophones appellent le “féminisme libéral”, qui s'intéresse 
aux femmes sans questionner la catégorie elle-même (voir Bondi et Domosh 1992 [2001] pour une critique de cette 
approche). 
36 Voir en particulier les travaux de Jean-François Staszak (2008b) sur l'exotisme et l'érotisme. 



Composition en croisements 

 
33 

Pour finir, il convient peut-être de souligner que les épistémologies féministes ne sont pas une 
affaire de femmes, pas plus que les études de genre d'ailleurs. De même que bien des hommes 
participent aux luttes politiques des féministes, bien des chercheurs masculins reconnaissent la 
pertinence des épistémologies féministes et optent pour une pratique de la recherche en 
conséquence. Si je considère cette dernière mise au point utile c'est que je me souviens de ma 
surprise lorsque, ouvrant pour la première fois un livre de Stuart Aitken (consacré à la 
géographie des enfants) en 1999 ou 2000, je lus dans son introduction qu'il se revendiquait de 
la géographie féministe. C'est alors que je commençai à saisir la portée des épistémologies 
féministes dans toute leur ampleur. 
 
Le point central que je retiens des épistémologies féministes est la notion de “savoirs situés”37, 
qui permet tout à la fois de dépasser l'impasse de la posture postmoderniste insistant sur la 
contextualité de tout savoir et de concilier le renoncement à l'idée, illusoire, de construction 
d'un savoir extérieur au monde et partant “vrai” car complètement neutre et la poursuite de 
l'élaboration de savoirs (et non pas d'un savoir) sur ce monde. Il s'agit en effet, dans une 
exigence réflexive par rapport à soi-même en tant que personne et en tant que chercheur(e), (les 
deux étant de toute façon indissociables), de s'astreindre à toujours cerner et expliciter les biais 
avec lesquels on a conduit telle ou telle étude. Ces biais – inévitables – ne remettent pas en 
cause la rigueur du travail et la recevabilité de ses conclusions, mais ils en dessinent les limites. 
Si la discussion des biais dans un travail de recherche a toujours fait partie de la pratique 
scientifique, la nouveauté réside dans le fait de reconnaître que ces biais ne sont pas seulement 
extérieurs au/à la chercheur(e) mais que certains lui sont intrinsèquement liés.  
 
Ainsi, lorsque je parle du savoir géographique des Inuinnait ou de leurs espaces domestiques, je 
me dois de rappeler d'abord qu'il s'agit du savoir tel que j'ai pu le comprendre, ou des espaces 
domestiques tels que j'ai pu les appréhender, en tant que (jeune d'abord) femme française de la 
classe moyenne,  géographe de formation, ayant lié de fortes amitiés avec quelques Inuinnait 
alors que j'étais encore adolescente et bien loin de me préoccuper de leur géographie et de leurs 
espaces intérieurs, mais appréciant fortement de prendre avec eux le bateau pour savourer sous 
la tente d'un campement estival la chaleur humaine et la viande bouillie de phoque ou de 
caribou38. C'est notamment à l'occasion de la mise au point de la version anglaise de mon 
ouvrage issu de ma recherche de doctorat (Collignon 2006 [15]), destinée en priorité aux 
Inuinnait eux-mêmes, que j'ai à la fois ressenti l'impérieuse nécessité de cette réflexivité et 
mesuré à quel point elle enrichit nos analyses. À plusieurs moments dans ce texte, en effet, je 
m'arrête et commente les raisons qui m'amènent à poser telle ou telle question et la façon dont 
je la pose, explicitant ainsi où se situe mon point de vue, de quelle position je parle. L'exigence 
de se situer n'est donc pas une simple posture, un effet rhétorique, comme on pourrait parfois 
le croire à première vue lorsque l'on découvre ces sortes de “portrait (toujours partiel) de soi-
                                                             
37 Situated knowledge, notion proposée d'abord par la chercheure états-unienne Donna Haraway dans un article de 
1988 devenu une référence incontournable des théories féministes, mais aussi très fréquemment cité dans les 
études postmodernistes. Le géographe radical, néo-marxiste, Andy Merrifield s'appuie également largement sur 
cette notion dans son article de 1995 qui cherche à trouver une voie de conciliation entre la géographie radicale 
marquée par le marxisme et la critique postmoderniste. 
38 Voir volume 2, page 38-39. 



Cadres de référence 

 
34 

même” au détour d'une phrase sous la plume d'un(e) collègue. Il faut tenter soi-même 
l'expérience pour en comprendre toute la portée. 
 
Le second point qui pour ma propre pratique de la recherche en géographie est 
particulièrement important concerne la dénonciation de la position surplombante des 
chercheurs, et de ce que les géographes féministes ont dénoncé sous le qualificatif de 
“scopophilie” d'une géographie soi-disant neutre mais en fait masculiniste39. On pourrait 
débattre longuement sur la pertinence de la qualification de “masculine” la jouissance de 
l'observation et l'association entre pouvoir, contrôle et vue surplombante. Ce serait en soi 
intéressant. Mais pour ce qui concerne ce texte-ci, cela n'aurait pas beaucoup de pertinence. En 
effet, ce qui importe véritablement, c'est que ce sont les épistémologies féministes qui ont 
débusqué et conceptualisé ces deux pratiques. Ayant suivi un parcours assez classique de 
formation à la géographie, je ne me suis d'abord pas posé de question quant à l'omniprésence 
du recours à la vue dans la recherche en géographie. Le/la géographe observe, et le/la 
géographe fait des cartes : c'est ce que l'on m'avait appris à faire, et cela me semblait ne poser 
aucun problème. C'est bien la lecture des géographes féministes qui m'a ouvert les yeux, si j'ose 
dire.  

Cette critique conduit à s'interroger, d'une part sur l'absence des autres sens dans les méthodes 
d'enquête et dans l'écriture de la géographie scientifique, d'autre part sur la position choisie par 
le/la chercheur(e) par rapport à son objet. Une position distanciée, un recul que nécessite 
l'appréciation par le regard, lequel sert de médiateur entre le chercheur et son objet de 
recherche (le cherché) et permet l'opération d'objectivation si caractéristique de la posture 
scientifique, au point qu'elle est perçue comme absolument nécessaire car première garante de 
la “scientificité” de l'analyse proposée. En réponse, les géographes féministes proposent 
d'assumer au contraire la subjectivité du/de la chercheur(e), et de construire avec plutôt que de 
chercher par tous les moyens à l'annuler et, faute d'y réussir car c'est impossible, à la masquer. 
C'est ainsi qu'elles ont forcé le passage d'une prise en compte des émotions (des cherchés mais 
aussi des chercheurs) dans la pratique de la recherche et dans l'écriture scientifique, véritable 
révolution dans un monde où parler de soi et plus encore mobiliser le registre émotionnel, était 
un interdit si bien établi qu'il semblait indiscutable, un véritable tabou40. Les géographes 
féministes, qu'il s'agisse de femmes ou d'hommes, assument aujourd'hui le recours à ce registre, 
et posent même qu'il est indispensable à une véritable compréhension des situations et des 
actions, quelles qu'elles soient, que l'on peut étudier en sciences sociales. Tissant son propos 
dans l'alternance de chapitres consacrés à ses enquêtes avec les femmes Philippines de 

                                                             
39 “Par le terme de “scopophilie” (de “scope” : examiner, observer), les géographes désignent […] une passion 
excessive pour l'observation puisée dans la position privilégiée de l'observateur et manifestant le désir de pouvoir de 
celui-ci” (Chivallon 2001, p. 291, note 1). Au sujet du lien entre cartographie et scopophilie voir la synthèse de 
Huffman, 1997. 
40 Le court article “On est prié de reprendre son cœur au vestiaire” (Michèle Petit, 1989), plutôt une note, en dit 
long sur la question et les frustrations que cet interdit indépassable pouvait susciter. Il ne semble malheureusement 
pas avoir rencontré beaucoup d'écho parmi les collègues, bien qu'il ait durablement marqué au moins l'une d'entre 
elles, Marie-Claire Robic, qui me le signala en 1999 au cours d'une conversation concernant l'engagement des 
chercheurs, si je me souviens bien, puis à nouveau à plusieurs reprises dans les années suivantes. Je lui suis 
redevable de cette référence, qui m'aurait autrement sans aucun doute échappé. 



Composition en croisements 

 
35 

Vancouver et de chapitres théoriques sur la géographie féministe, Geraldine Pratt (2004) offre 
une contribution particulièrement convaincante quant à la richesse de l'invitation des émotions 
dans le discours scientifique41. 

Autre conséquence du refus de la scopophilie, les géographes féministes ont adopté de 
nouvelles méthodes d'enquêtes sur le terrain, dans lesquelles la différence de statut entre les 
divers(es) participant(e)s tend à s'amenuiser voir à disparaître, ce que l'on pourrait traduire en 
langage géographique en disant que la distance se réduit, jusqu'à parfois être annulée. Toutes 
les parties prenantes d'un projet sont pensées comme des partenaires de recherche, et traitées 
comme telles. Cela peut se traduire par la mise en place de projets en collaboration, co-
construits. Mais ce n'est pas le seul dispositif possible. On peut aussi élaborer “classiquement” 
un projet, c’est-à-dire sans en débattre d'abord avec ceux et celles qui seront “pris” dans le 
terrain construit pour ce projet pour le formuler ensemble, mais le mettre en œuvre dans un 
véritable esprit partenarial. Car dans la pratique, les cadres – qu'ils soient imposés ou non – 
cèdent vite le pas à l'esprit dans lequel on procède.  
 
Les épistémologies féministes s'attachent ainsi à une double construction : une construction 
théorique, qui a été leur premier objectif et qui demeure un chantier essentiel, et une 
construction méthodologique, qui s'est imposée comme absolument nécessaire si l'on voulait 
éviter que les développements théoriques ne restent que des mots, et ne se réduisent vite à de 
simples formules incantatoires et des postures vides. C'est aussi cette exigence de cohérence 
entre positions théoriques et choix méthodologiques qui explique la place centrale que je 
donne aux épistémologies féministes dans la composition que j'élabore en croisant mes cadres 
de référence.

                                                             
41 On trouvera de nombreux exemples de cette prise en compte des émotions dans les articles parus dans la revue 
Gender, Place and Culture et dans la revue Emotion, Space and Society créée en 2008 par la géographe féministe 
britannique Liz Bondi, Professeur de géographie sociale à l'Université d'Edinburgh.  
http://www.journals.elsevier.com/emotion-space-and-society/ 

http://www.journals.elsevier.com/emotion-space-and-society/


Cadres de référence 

 
36 

 

 



 

   

37 

 

QUESTIONS DE METHODES 

Descendre de l’échelle 

(Isak sous le regard de Folke, extrait de Kitchen stories ©B. Hamer) 

 
 
Le film Kitchen Stories (Bent Hamer, 2003) raconte l'histoire d'un membre de l'équipe de 
recherche suédoise Home research qui, en 1950, part avec dix collègues en Norvège étudier les 
faits et gestes d'hommes célibataires, en milieu rural, dans leur cuisine. Le projet, à la 
méthodologie impeccable, prévoit que chaque chercheur, juché sur une chaise haute rappelant 
celles des arbitres de tennis, observera son "sujet" de son lever à son coucher sans, surtout, ne 
jamais lui parler ou interagir de quelque manière avec lui. Tout doit être noté, mais rien ne doit 
être partagé – ni paroles, ni nourriture ou boisson, ni objet, ni même un sourire. L'observateur 
doit rester impassible, et ainsi se rendre invisible, inaudible, se fondre dans le mur. Son champ 
d'étude est strictement délimité : la cuisine, toute la cuisine, mais rien que la cuisine. Bien 
entendu, le projet tourne court. La présence constante de ce scribe muet calé dans l’angle le 
plus sombre est on ne peut plus pesante. Plutôt que de le faire oublier, cette posture stratégique 
en fait un élément perturbateur de premier ordre dans la vie routinière de l'observé. Ce dernier, 
qui avait pourtant accepté de participer au projet, organise sa résistance : désertant sa cuisine il 
se replie à l'étage, où il s’installe un réchaud et une table de fortune. Par ailleurs, l'interdiction 
de toute forme d'interaction rend le comportement du chercheur totalement inhumain, donc 
intenable, et il finit bien sûr par descendre de son échelle et se lier d'amitié avec son "sujet", 
autour d'un gâteau d'anniversaire et de quelques bons verres d'alcool. À la fin du film Folke, le 



Méthodes 

 
38 

chercheur, démissionne et part commencer une autre vie. Isak reste chez lui et reprend ses 
habitudes.  

Je raconte souvent ce film à mes étudiants à propos des méthodes d'enquête, des limites de 
l'observation “objective” et de la stratégie d'extraction du chercheur dans le processus de 
connaissance. Je n'en retiens pas la fin (la démission) mais le climax : la descente de l'échelle et 
la mise en place d'une nouvelle méthode de recherche, où le chercheur comme le cherché 
partage un morceau de lui-même, dans une interaction débarrassée du rapport de pouvoir. 
Cette image de la descente de l’échelle devrait parler à tout chercheur en sciences sociales : 
Quelle est mon échelle ? Faut-il en descendre ? Pour quoi faire ?  
 
Si, en géographie comme dans toute science, une attention particulière est accordée aux choix 
méthodologiques, on note qu’en géographie humaine et en France pour le moins, ces choix 
suscitent peu de débat. Depuis les années soixante-dix, on a entériné l’existence de deux 
“écoles” en matière de méthode : la géographie quantitative et la géographie qualitative. Faute 
d’échanges entre les protagonistes, la différence s’est cristallisée en opposition1. D’autant que si 
les premiers ont eu depuis toujours à cœur d’expliciter leurs méthodes, dans un effort constant 
de diffusion mais aussi d’amélioration, les seconds sont restés beaucoup plus silencieux, au 
moins jusqu’à une date récente. En effet, les années 2000 ont vu la parution d’un certain 
nombre d’articles à forte orientation méthodologique à propos d’enquêtes de type qualitatif, 
pour l’essentiel à l’initiative de jeunes docteurs et doctorants. On peut y voir l’effet de la 
pression exercée sur cette génération pour qu’elle publie le plus tôt possible. Quand on a 
encore peu ou pas de résultat en effet, discuter de la méthode est souvent l’unique solution. On 
peut y voir aussi, plus positivement, une sensibilisation accrue à ces questions, résultat de 
l’évolution des maquettes de nos formations, en Licence mais surtout en Master et en Ecole 
doctorale. Reste que si plusieurs manuels relatifs aux méthodes quantitatives en géographie sont 
disponibles, on reste tributaire des publications de nos collègues ethnologues et sociologues en 
ce qui concerne les méthodes qualitatives. Mon propos n'est pas ici d'approfondir cet état des 
lieux, mais de présenter mes propres choix en la matière. 

Reconnaître la valeur de la démarche inductive 

L’une des grandes lignes de fracture au sein de la géographie humaine française repose sur 
l’opposition entre démarche inductive et démarche hypothético-déductive. On reproche 
souvent à la première de manquer de rigueur et, surtout, de projet théorique. C’est-à-dire de ne 
pas être scientifique, ou du moins de l’être insuffisamment. On reproche à la seconde, née de 
cette critique, de tant mettre en avant les enjeux théoriques et d’être si soucieuse de scientificité 
qu’elle en oublie la dimension humaine des sociétés et du monde qu'elle cherche à mieux 
connaître. Comme souvent, il y a quelques fondements dans les critiques formulées des deux 
côtés, et aussi beaucoup d’exagération et d’ignorance réciproque.  

Cela tient pour une part à la façon dont les positions entre groupes de recherche se sont raidies, 
alors même que les pratiques évoluaient de part et d’autre. Qui prend la peine d’écouter ses 
collègues s’aperçoit que les démarches sont, aujourd’hui, le plus souvent mixtes. Bien entendu, 

                                                             
1 Ma première publication à teneur épistémologique était d’ailleurs consacrée à cette question (1998 [1]). 



Descendre de l’échelle 

 
39 

chacun penche toujours plus d’un côté que de l’autre, mais c’est finalement autant sous l’effet 
d’une formation et d’un choix raisonné que d’une inclination personnelle. Et cela n’a pas 
nécessairement à voir avec le type de géographie que l’on produira ensuite. Si la démarche 
principalement hypothético-déductive tend par définition à la production d’un savoir 
nomothétique l’inverse n’est pas vrai, en ce sens qu’une démarche plutôt inductive ne tend pas 
nécessairement vers la production d’un savoir idiographique. Elle n’exclut en rien les 
développements théoriques et peut être aussi scientifique que la première.  

La démarche inductive souffre de ne pas pouvoir être formalisée comme la démarche 
hypothético-déductive ce qui, compte tenu des normes propres au savoir scientifique, la dessert. 
Ainsi, alors que la plupart des chercheurs reconnaissent que dans la pratique ces deux 
démarches sont bien plus complémentaires qu’antagonistes, lorsqu’il s’agit de présenter une 
recherche, en amont ou en aval de sa conduite, chacun a tendance à gommer la dimension 
inductive, le défaut de formalisation risquant d’affaiblir la pertinence perçue du projet. Dans la 
nécessaire reconstruction au moment de sa soumission ou de la diffusion de ses résultats, la 
part inductive, et la part intuitive, disparaissent derrière les hypothèses solidement ancrées dans 
des cadres théoriques clairs et justifiant la méthodologie mise en place.  

Toute forme de discours est régie par des règles rhétoriques propres et cette tendance ne serait 
en rien un problème, si l’on n’oubliait pas trop vite qu’il ne s’agit que de suivre une règle du jeu 
et que ce que l’on lit est une recomposition a posteriori et non pas ce qui s’est produit 
effectivement2, recomposition qui participe de la construction du sens et est donc absolument 
nécessaire. Mais dans la culture scientifique, qui valorise la formalisation, on oublie vite ce qui 
n’a pas été formalisé, et tout se passe comme si cela n’avait jamais existé. De sorte qu’en termes 
de construction de la recherche, la transmission valorise une forme qui tend à s’imposer comme 
la norme, et que les autre modalités en deviennent presque tabou.  
 
Ma propre pratique de la recherche accorde une large place à la démarche inductive, qu’il 
s’agisse de formuler de nouvelles questions ou d’identifier de nouveaux thèmes de recherche. 
J’ai ainsi travaillé sur le savoir géographique des Inuinnait parce que j’avais été frappée moins 
par leur capacité à se déplacer sur de vastes étendues dépourvues de toute trace matérielle 
d’anthropisation (ni chemins ni sentiers, ni cairns ni constructions pérennes) que par leur 
capacité à habiter, au sens fort du terme et en toute tranquillité, ces mêmes étendues3. Il me 
semblait qu’il fallait bien plus que la célèbre ingéniosité pratique des Inuit pour parvenir à y 
vivre pleinement, et non pas seulement à y survivre. Et que la capacité d’adaptation des Inuit, la 
perméabilité de leur culture aux nouveautés de tous types, n’était pas le fait d’une réaction 
                                                             
2 Pensons à l’étude de Bruno Latour et Steve Woolgar, à propos de la vie de laboratoire (1979), qui va bien sûr 
bien au-delà de ce dont il est question ici. 
3 Au printemps 2011 Jamie Kimiksana, un Inuinnaq d’une quarantaine d’années, s’est amusé à mettre presque 
chaque jour sur sa page Facebook, pendant 2-3 semaines, une photographie d’un lieu situé sur la côte nord-ouest 
de l’ïle Victoria (dans un rayon d’environ 150 km autour du village d’Ulukhaktok). Chaque photo était 
accompagnée de la simple question : “Où suis-je ?” (Where am I ?). Plus que la justesse des réponses proposées en 
majorité par des adolescents, réputés ne rien connaître du territoire alentour, ce sont leurs courts commentaires 
qui était particulièrement intéressants : “Oui, je me souviens bien, on avait mis la tente au pied du versant gauche” 
ou “C’est là que j’ai pêché un très gros poisson” ou encore “Je suis passé devant en allant à XXX (nom d’un 
campement) avec XX”, soit une lecture complètement humanisée de cet espace si souvent décrit comme une 
“immensité vide” par les étrangers, et en parfaite continuité avec celle de leurs aînés.  



Méthodes 

 
40 

instinctive mais l’effet d’une certaine vision du monde, et de soi dans ce monde, et d’une 
compréhension particulière – un savoir - de sa dynamique. Je ne savais pas bien sûr ce que 
j’allais trouver, ne sachant alors pas bien encore ce que pouvait être, vraiment, un “savoir 
vernaculaire”. J’avais certes une hypothèse, qu’il s’agissait bien d’un savoir, mais la démarche 
était beaucoup plus intuitive que déductive.  

Mes recherches sur l’espace domestique relèvent plus encore d’une démarche très inductive. 
Comme je l’ai relaté dans mon premier article consacré à cette question (Collignon 2001, 
p. 388-389 [26, p. 407-408]) l’idée de travailler sur ce type d’espace est directement issue 
d’expériences réitérées à l’intérieur des maisons où vivent aujourd’hui les Inuit canadiens et de 
ce qui s’apparentait à une visite guidée de la fouille archéologique à laquelle je participais 
pendant l'été 1986 par Franck Kuptana, alors âgé de 68 ans. C’est à force de partager l’espace 
domestique des Inuit, et le matelas de Beverly Memogana le plus souvent, de Wilma Memogana 
parfois, de Martha Atigyoak – qui, contrairement aux deux sœurs qui avaient à peu près mon 
âge, avait plutôt celui de ma mère – que j’ai peu à peu compris qu’il y avait quelque chose 
d’important à dire sur ces intérieurs, un quelque chose que ma qualité de géographe me 
permettrait d’appréhender mieux que mes collègues ethnologues, sociologues, ou même 
architectes.  

On verra au chapitre 5 de ce volume que mon nouveau projet de recherche s’est élaboré dans 
des conditions similaires. Dans le cadre de mes travaux plus épistémologiques, la question de la 
démarche se pose beaucoup moins. On retrouve en revanche la part de la démarche inductive 
dans mon rapport à la ville de Bologne et les sujets de recherche que j’ai pu formuler, à 
l’attention de mes étudiants, à son propos. En particulier, les questions relatives à l’imbrication 
des terrains militaires dans la ville, la part des lieux dans la mise en réseau des multiples groupes 
alternatifs de la ville, et la question de l’habiter dans une ville dont l’architecture “intériorise” 
les extérieurs et transforme la définition même de l’espace public, fortement valorisé par les 
habitants comme par les édiles locaux et régionaux. 

 
Tout le centre-ville de Bologne, qui s’étend sur 

140 km², est marqué par la présence d’arcades qui 

couvrent les trottoirs de la plupart des rues et 

dessinent un continuum couvert de près de 38 km. 

Cette forme architecturale fut imposée par la 

Commune au XIIIe siècle, afin de réserver aux 

piétons un espace de circulation séparé de la 

chaussée. Ainsi, chaque propriétaire devait céder 

une part de son bien foncier au profit de la 

collectivité. Les Bolognais font volontiers remonter à 

cette intervention publique leur sens civique, célèbre 

dans toute l’Italie.  

On doit, à mon sens, à Franco Farinelli (1999) les 

plus belles pages de géographe sur la forme de la ville 

et la façon dont elle entre en dialogue avec ses 

habitants. 



Descendre de l’échelle 

 
41 

L’approche inductive est une approche construite, tout autant que l’approche hypothético-
déductive, même si elle l’est différemment. Il est impossible de la formaliser, elle échappe à 
toute tentative de description minutieuse, pour une bonne part parce qu’elle n’est pas linéaire, 
ou si peu. Son efficacité est proportionnelle à la culture scientifique de chacun. Si je n’ai pas de 
clé pour lire, et entendre, l’espace, les lieux et les sociétés, il y a peu de chances que le fait de me 
trouver quelque part me permette de formuler quelque question pertinente que ce soit. C’est 
pourquoi la démarche hypothético-déductive est, du point de vue de la formation à la 
recherche, un bon apprentissage. Mais lorsque l’on possède ces clés de lecture et d’écoute, cette 
capacité de mise en relation et de mise en question, en géographe, de toute situation, alors 
s’autoriser la démarche inductive est d’une richesse infinie car, mêlant observation et 
imagination, elle nous met en position de déceler d'autres enjeux et de découvrir de nouvelles 
pistes ... à condition que l’on ne soit pas pressé. La démarche inductive exige que l’on prenne 
son temps. 

S’installer dans la durée, dans l’attente et l’ennui 

On insiste souvent auprès des étudiants de Master qui vont pour la première fois conduire une 
recherche qu'il est nécessaire de “s’ennuyer sur le terrain”. On peut, je crois, étendre ce conseil 
et recommander de “s’ennuyer dans la recherche”. Pour avancer, il faut avoir su rester arrêté. Il 
faut savoir être là, dans un entre-deux réflexif où l’esprit est à la fois en alerte et au repos et qui 
a quelque chose à voir avec l’état de contemplation. Les initiatives actuelles en faveur de la 
“slow science” sont à comprendre aussi comme ce besoin d’établir l’ennui – associé à l’attente 
de quelque chose d’indéterminé – comme une vertu. 
 
Dans nos cultures européennes, la contemplation renvoie d’abord à la vie religieuse et aux 
grands mystiques de l’histoire de l’Eglise. Les philosophes aussi s’y sont intéressés, en lien 
d’ailleurs avec cette question de l’ennui. Cependant, en ce qui me concerne, c’est surtout par 
l’expérience inuit de l’ennui, et de l’attente, partagée au quotidien lors de mes séjours en 
arctique, que j’ai peu à peu compris sa valeur productive.  

Les Inuit, en effet, connaissent bien l’état que j’évoque4. La façon dont les Inuinnait parlent en 
anglais de cet état particulier est intéressante, en raison de l’inadéquation du terme avec ce qu’il 
est censé décrire. L’une des questions les plus fréquemment posées quand on se croise dans le 
village, quand on s’appelle (au téléphone ou par radio CB) ou que l’on se rend visite est : “Que 
fais-tu ?” au sens de “Qu’es-tu en train de faire ?” ou plutôt même “Qu’es-tu en train de 
combiner ?” “Qu’es-tu sur le point de te mettre à faire ?” (What are you up to ? – formulation 
dont j’ai appris d’amis canadiens anglophones qu’elle est inhabituelle, voir étrange, ce qui, en 
soi, en dit long sur l’écart culturel concernant la façon de se penser et de se projeter dans le 
futur immédiat). Et la réponse la plus fréquente est : “Rien, je m’ennuie, c’est tout.” (Nothing, 
just being bored). Réponse inquiétante pour nous autres occidentaux, qui considérons que 

                                                             
4 On chercherait je crois en vain dans la littérature anthropologique des travaux sur la dimension contemplative de 
la vie inuit. Pourtant, lors d’une discussion récente avec ma collègue ethno-linguiste Michèle Therrien, à propos de 
ce chapitre, le terme est très vite venu dans notre conversation (échange informel, Paris, mai 2012). Si l’on a peu, 
ou pas, écrit à ce sujet, c’est à mon sens surtout un effet de la façon dont les Inuit ont été construits dans nos 
discours occidentaux comme de hardis chasseurs en constant mouvement (voir Colligon 2009). 



Méthodes 

 
42 

s’ennuyer est un état ni normal, ni enviable. Il n’y a pourtant pas lieu de s’inquiéter, car ce n’est 
pas d’ennui qu’il s’agit mais bien de cet état entre-deux, ni actif ni totalement inactif, un état de 
veille où l’esprit “travaille” mais où le corps est au repos. On pourrait suggérer comme réponse 
plus adéquate “Nothing, just thinking”5. Ce qui éviterait de confondre cet état avec l’ennui dont 
se plaignent aujourd’hui les adolescents inuit comme tous leurs comparses, dans le monde 
occidental pour le moins, je ne saurais dire ce qu’il en est ailleurs. Mais les formulations sont 
alors différentes, les jeunes disant plutôt : “Qu’est-ce qu’on s’ennuie ici !”, “Quel village 
ennuyeux !” “Il n’y a rien à faire !” (It’s so boring here ! Nothing to do ! I’m so bored !), à longueur de 
conversations et de pages Facebook. Compte tenu du contexte, il me semble assez certain qu’ils 
ne parlent alors effectivement pas du même état.  

L’ennui que l’on pourrait qualifier de contemplatif n’a rien de léthargique : on est prêt à en 
sortir dès que quelque chose se présente, et c’est aussi une attente – c’est pourquoi j’ai parlé 
d’entre-deux. Or, l’attente est sans doute l’un des états les plus fréquents en Arctique inuit. On 
attend que les conditions météorologiques soient correctes pour partir, et pour revenir. On 
attend le retour des voyageurs, on le guette, comme on a attendu leur départ pour les aider à 
charger, à lancer le bateau ou le traîneau. On attend que le gibier se présente, que le caribou 
s’avance, se rapproche, on se rapproche lentement aussi. On le poursuit qui fuit, on attend qu’il 
ralentisse ou s’arrête. On attend le vol des canards, et sa descente vers le chenal d’eau libre au 
bord duquel on s’est posté. Sur la banquise en hiver, en bateau sur la mer en été, on attend, 
bien sûr, que le phoque sorte sa tête de l’eau pour respirer pour immédiatement viser et tirer. 
Au printemps, on attend qu’il se hisse sur la banquise et s’endorme au soleil, on s’avance, on 
attend, on avance encore, on attend encore. Si l’une des expressions anglaises favorite des 
Inuinnait est “Je ne peux attendre de6... [partir, aller, faire]” (I can’t wait to...), me fondant sur 
une longue observation je suis tentée de détourner l’expression en “Je ne peux attendre d’aller 
attendre... [ailleurs, autre chose]” (I can’t wait to be waiting some more...) tant la vie des Inuit peut 
être vue comme une longue attente.  
 
Attendre et s’ennuyer : cela exige du temps. C’est pourquoi mes recherches en Arctique inuit 
privilégient une inscription dans le temps long qui recouvre deux temporalités : celle de chaque 
mission, et celle de ma vie de chercheure. Pour chaque mission je tente ainsi, autant que faire 
se peut, d’être sur le terrain dans une présence installée dans le quotidien et vécue comme un 
séjour et non pas une visite. Ce choix méthodologique résulte d'une double conviction : 
d’abord, que comprendre exige du temps ; ensuite, que seule la présence dégagée de la pression 
associée à la nécessité de "faire du terrain", soit recueillir dans un temps limité le plus grand 
                                                             
5 On peut s’interroger sur les raisons du choix du verbe « s’ennuyer » plutôt que « réfléchir ». Je suis tentée d’y voir 
la marque d’une culture dominante qui a longtemps refusé aux Inuit toute capacité d’abstraction, confinant leur 
intelligence à un génie pratique, génial certes, mais pratique. Il faudrait pouvoir reconstruire l’histoire de la 
diffusion de cette expression dans les villages inuit afin de savoir si elle n’a pas été d’abord proposée / imposée, par 
les Qallunaat de culture chrétienne résidant dans les villages et qui, jugeant les attitudes et comportements des 
Inuit en fonction de leurs propres valeurs, ne pouvaient comprendre cette inactivité apparente autrement que 
comme une forme d’ennui. Ils projetaient d’ailleurs peut-être aussi leur propre ennui sur les Inuit, eux qui 
souffraient de l’éloignement de leur monde familier et se trouvaient, plus que les Inuit, confinés dans les villages, 
notamment les femmes.  
6 Du strict point de vue de la langue française, il faudrait en fait traduire “J’ai tellement hâte de...”, mais la 
thématique de l’attente ne serait pas aussi évidente, or c’est elle qui m’intéresse ici. 



Descendre de l’échelle 

 
43 

nombre de données possibles, permet d'identifier les véritables enjeux dont doivent se saisir les 
chercheurs. Il en va, à mon sens, de l’éthique de la recherche7. Par ailleurs, ce temps long 
s'inscrit aussi dans une autre durée, celle des années et de la répétition des séjours (voir volume 
2, p. 37). 

Pour une ethnographie géographique 

Le terme « ethnographie », après avoir disparu un temps du vocabulaire des chercheurs en 
sciences sociales, y fait un retour en force depuis une bonne quinzaine d’années. Mais ce n’est 
pas exactement de la même ethnographie dont il est question aujourd'hui. 

L’ethnographie a d’abord été cette récolte minutieuse d’objets, d’artefacts produits par des 
peuples que l’on cherchait à comprendre à travers leur culture matérielle, et à classer suivant 
des typologies fondées sur l’idée de hiérarchie et de progrès historique. Inutile de s’entretenir 
avec les personnes, leurs objets parlaient pour eux – et l’on pouvait en outre les exposer dans 
des musées, ce qui était bien pratique. Les corps, squelettes ou momies, donnés à voir dans les 
vitrines étaient dans cette perspective particulière considérés comme des objets comme les 
autres, et si l’on montrait des êtres vivants, dans des foires, des zoos humains ou des villages-
modèles tel celui de l’exposition coloniale de Paris en 1936, c’est qu’ils étaient appréhendés 
comme des sortes d’objets animés, et non pas comme des personnes. L’affirmation de 
l’ethnologie et le développement de l’anthropologie comme champ théorique de réflexion sur 
les cultures humaines ont peu à peu relégué l’ethnographie à une sorte de préhistoire – dont on 
n’était pas toujours très fier – des sciences de l’homme. Elle fut un temps un peu 
infréquentable, indéfendable. 

L’ethnographie telle qu’on l’entend aujourd’hui est assez différente. Le terme renvoie à une 
certaine pratique du terrain, marquée par une méthode accordant beaucoup de place à 
l’observation des faits matériels de la vie quotidienne. Il ne s’agit plus de collecte d’objets, mais 
plutôt de collection de situations relevées autant suivant un protocole rigoureux d’observation 
systématique que de façon très informelle, au hasard des moments, dans leur ordinarité comme 
dans leur exceptionalité. Il est intéressant de constater que certains des géographes 
francophones parmi les plus théoriques défendent une géographie ethnographique : ainsi 
Christine Chivallon, Michel Lussault ou Ola Söderström8. Dans la page qui précède, le relevé 
des formulations inuinnait relatives à l’ennui contemplatif, à l’ennui adolescent et à l’attente 
participe de cette ethnographie géographique dont l’enjeu est double et concerne, d’une part la 
place de l’observation, d’autre part la place de l’informel dans les enquêtes de terrain. 
 
Il s’agit d’abord de redonner toute sa place à l’observation, je dirais presque “de s’y autoriser” 
de nouveau, après la crise de la représentation et les remises en question bienvenues qu’elle a 
suscitées9. Comme on l’a vu dans le chapitre précédent, la primauté qui a longtemps été 
accordée à l’observation en géographie n’est pas sans poser quelques problèmes, en particulier 

                                                             
7 Voir Collignon 2010 [9]. 
8 Voir par exemple Espace et anthropologie (2012) pour la première, De la lutte des classes à la lutte des places (2009) 
pour le deuxième et Des images pour agir. Le visuel en urbanisme (2000) pour le dernier. 
9 À propos de cette crise de la représentation, la première partie de l’ouvrage de Lorenza Mondada, Décrire la ville 
(2000) reste la meilleure introduction que j’en ai trouvée. 



Méthodes 

 
44 

du fait de la position dominante que le/la chercheur(e) s’accorde ainsi, de l’inquisition du 
regard insistant (le fameux gaze dénoncé notamment par la géographie féministe) porté sur les 
êtres et les choses et de l’extériorité dans laquelle il/elle se tient par rapport à l’objet d’étude. 
De leur côté, les ethnologues ont beaucoup critiqué l’observation participante comme double 
illusion, celle d’être intégré au groupe et à ses actions (ordinaires et extra-ordinaires) au point de 
pouvoir les comprendre de l’intérieur, et celle de pouvoir participer sans avoir le moindre effet 
sur l’action, quelle qu’elle soit, à laquelle on participe10.  

Il convient aujourd’hui d’intégrer ces critiques, mais pour les dépasser, car l’observation reste 
une source indispensable pour les géographes, et je crois pour toutes les sciences sociales. La 
célèbre Tentative d’épuisement d’un lieu parisien (Perec, 1975) est une démonstration magistrale de 
la richesse du regard attentif11. Le/la géographe observant(e) doit s’efforcer, dans cette pratique, 
de mobiliser tous ses sens et non pas seulement le regard. Les travaux sur les paysages sonores 
montrent tout l’intérêt d’une approche auditive des lieux12, et si la géographie des odeurs est 
restée pour l’heure anecdotique elle n’en ouvre pas moins à une dimension de l’expérience des 
lieux et des territoires trop souvent occultée par notre discipline13. Mais surtout, un constant 
recul critique est nécessaire, afin de se rappeler sans cesse que toute observation – même 
scientifique – est située, dans l’espace, dans le temps, et dans un contexte culturel et 
intellectuel. Elle est donc limitée, y compris lorsqu’elle suit un rigoureux protocole longuement 
réfléchi au préalable et constamment infléchi en situation. Elle n’est donc, aussi, qu’un point 
de vue parmi d’autres à propos de l’objet d’étude, qui n’est pas plus vrai que les autres.  

Ainsi en avril 2000, au cours du vol qui relie Yellowknife à Ulukhaktok, j’observai interloquée 
les adolescents du village, à peine montés dans l’avion à Kugluktuk, où ils venaient de passer 
plusieurs mois en internat, le complexe scolaire d’Ulukhaktok n’offrant pas encore, à l’époque, 
de formation au-delà de l’équivalent de notre niveau 3e, se mettre à chanter des chants anciens 
en inuinnaqtun et à danser, dans le couloir central, des danses que l’on qualifierait de 
« folkloriques », et s’exclamer “Je ne peux plus attendre de participer à la danse au tambour” (I 
can’t wait to go drum dance !). Ma surprise était grande car si j’avais déjà assisté à plusieurs reprises 
à ces danses depuis mon premier séjour à Ulukhaktok en 1980, c’était toujours dans de grandes 
occasions – à Noël, à Pâques, à la fête du village en juin – et les jeunes n’avaient jamais semblé 
particulièrement intéressés par cet aspect de leur patrimoine culturel14. Je me souvenais 
cependant que lors de la fête du village de juin 1996 la danse au tambour avait soulevé, y 
                                                             
10 Notons que ces critiques ont été formulées bien avant la crise de la représentation par quelques chercheurs 
attentifs et, pourrait-on dire, réflexifs avant la lettre. Voir notamment Jean Briggs (1970), référence majeure de 
l’anthropologie arctique. 
11 Ce texte est d’ailleurs très souvent cité en géographie française, par des chercheurs éprouvés comme par des 
néophytes qui, en Master, y comprennent enfin ce qu’observer veut dire.  
12 D’abord centrées sur la question des nuisances, les recherches sur les espaces sonores se sont élargies pour 
explorer la question dans toutes ses dimensions, les bruits qualifiant autant les lieux que leurs qualités visuelles ou 
olfactives (voir notamment les travaux de Claire Guiu en la matière, par exemple Guiu 2009). 
13 Le colloque organisé en 1996 par le laboratoire Espaces et Cultures et la publication des Actes (Duleau et Pitte 
dir., 1998) n’a malheureusement pas donné d’impulsion notable à la recherche sur un champ qui reste en friche.  
14 Il me faut préciser qu’en outre, la danse au tambour fut longtemps proscrite dans tout l’Arctique inuit par les 
églises (que ce soit l’Eglise anglicane, catholique ou d’autres églises), qui l’associaient au chamanisme qu’elles 
tentaient d’éradiquer. La transmission des chants et danses se faisait donc dans le strict cadre familial, et pas dans 
toutes les familles loin s’en faut, beaucoup adhérant avec ferveur au nouveau dogme en la matière. 



Descendre de l’échelle 

 
45 

compris chez les plus jeunes, un enthousiasme inhabituel. Arrivée au village, je constatai 
qu’effectivement, l’enthousiasme n’était pas retombé. Aînés et jeunes, et quelques adultes 
accompagnés de leurs enfants, se retrouvaient dans la salle des fêtes trois fois par semaine en 
soirée pour chanter et danser au son des tambours. Mais lorsqu'au cours des jours suivants je 
demandais autour de moi depuis quand se tenaient ces soirées on me répondit 
systématiquement, et un peu surpris que je ne m’en souvienne pas : “Depuis toujours”. 
Pourtant, je savais que ça ne remontait pas au-delà de 1996, je l’avais moi-même observé. Les 
premiers concernés ne savaient donc pas ? Ou moins bien que moi ? Je ne pouvais avoir tort, il 
fallait donc que ce soit eux qui se trompent. Et il était facile d’expliquer leur erreur : les Inuit 
n’ont pas le même rapport au temps que nous, et un bien moindre souci de la chronologie. Ils 
avaient donc mauvaise mémoire, tout simplement. Etait-ce pourtant si simple ?  

Il me semble que le problème venait, justement, de cette idée qu’il devait y avoir une vérité, 
qu’il convenait donc d’établir. Mais en fait, nous avions tous raison, parce que nous ne 
considérions pas la question du même point de vue. Pour moi, il y avait un “avant”, où la danse 
au tambour n’était qu’exceptionnellement pratiquée en public et peu populaire auprès des 
jeunes générations, les plus séduits par la culture euro-américaine. Et un “après”, où ladite 
danse suscitait l’enthousiasme et était régulièrement pratiquée collectivement et en public. Mais 
pour les Ulukhaktuurmiut, il y avait au contraire une continuité, et c’est elle qui importait, que 
l’on voulait souligner. On avait “toujours” pratiqué la danse au tambour, et les conditions de 
cette pratique, plus ou moins ordinaires, plus ou moins collectives et publiques, étaient très 
secondaires. Ils savaient donc aussi bien que moi, mais nous n’appréhendions pas la question 
dans la même perspective, de sorte qu’il y avait deux régimes de vérité, et non pas un seul15.  

On aura compris par cet exemple, je l’espère, que l’observation permet non seulement au 
chercheur de conserver son propre point de vue, dont la valeur intrinsèque demeure, mais aussi 
de s’interroger plus avant sur la signification de certaines situations, lorsque les interprétations 
proposées par les cherchés diffèrent de ce qu’il/elle a rigoureusement noté.  
 
Le second enjeu de cette nouvelle ethnographie géographique concerne la place de l’informel 
en situation de recherche. Le souci, louable, de faire de la géographie académique un savoir 
véritablement scientifique a eu, entre autres, pour effet d’accroître le degré de formalisation des 
procédures, à toutes les étapes d’un projet de recherche. J’ai évoqué plus haut une certaine 
faveur dont bénéficie pour cette raison la démarche hypothético-déductive. En matière de 
recueil de données, on retrouve une situation semblable, où la tendance est à privilégier les 
protocoles d’enquêtes très formalisés, qu’il s’agisse d’observation, d’administration de 
questionnaires plus ou moins fermés, ou de conduite d’entretiens ouverts ou semi-ouverts. Cela 
permet, en aval, de démontrer la qualité scientifique des données sur lesquelles repose l’analyse, 
mais aussi, en amont, de convaincre du sérieux d’un projet de recherche et de sa faisabilité, et 
donc d’obtenir les financements nécessaires à sa conduite. En outre, en Amérique du Nord 
mais aussi au niveau européen aujourd’hui, cela facilite l’obtention de l’indispensable 

                                                             
15 Depuis 2000, le mouvement n’est pas retombé. Les protagonistes ont créé une page Facebook sur laquelle on 
peut vérifier s’il y a ou non danse au tambour tel ou tel soir, ou se lamenter qu’il n’y en ait pas eu depuis si 
longtemps et s’exclamer, comme il se doit : “Je ne peux plus attendre la danse au tambour !” (I can’t wait for drum 
dance !) 



Méthodes 

 
46 

approbation éthique et, au Nunavut comme dans les Territoires du Nord-Ouest, du permis de 
recherche sans lequel rien ne peut se faire.  

On ne peut que se féliciter de l’attention accrue portée à la rigueur scientifique dans la 
recherche géographique. En revanche, je déplore que cela ait pour effet de marginaliser, voire 
de refuser, la part informelle pourtant si importante, à mon sens, dans toute recherche. Dans 
mes propres enquêtes de terrain, l’informel se taille bien souvent la part du lion, même si je 
conduis parallèlement des entretiens plus ou moins directifs. C’est que je n’oublie pas la leçon 
apprise de Simon Kataoyak alors que je faisais ma thèse. Je considérais Simon un peu comme 
un oncle préféré car il fut le premier adulte à lire ma détresse dans ma colère et à y répondre 
alors que, adolescente de 15 ans je me retrouvai suite à un contretemps seule au village, tandis 
que le groupe d’archéologues avec lesquels je séjournais était sur le site à 30 km à vol d’oiseau 
de là et que je disposais certes d’un bateau pour les rejoindre mais étais bien incapable de le 
manœuvrer (ni même de tirer assez fort sur la cordelette pour démarrer le moteur, sans parler 
de mes forces insuffisantes pour mettre l’embarcation à flot). Quelques années plus tard, lors de 
mon séjour à Ulukhaktok pour mon mémoire de maîtrise (en 1986-87), il prit toujours soin de 
s’assurer, directement ou par l’intermédiaire de ses enfants, que je ne manquais ni de viande ni 
d’eau potable. Simon, donc, sans jamais m’accorder un entretien (il ne le refusa pas, il se 
débrouilla simplement pour toujours éviter que je le lui demande), fut l’un de ceux qui me 
donna les indices les plus importants pour comprendre le savoir géographique des Inuinnait, et 
cela, toujours, dans les situations les plus informelles qu’il soit : partageant un thé lors d’une 
visite chez lui et alors qu’il jouait avec son neveu, regardant l’un à côté de l’autre un match de 
hockey dans la patinoire locale dont il assurait la maintenance, ou nous croisant tout 
bonnement dans le village.  

Les exemples en la matière sont légion, je n’en donnerai que deux autres. C’est dans le RER qui 
nous ramenait de Roissy, où j’étais allée le chercher, à Paris pour le 15e Congrès des Études 
inuit, en octobre 2006, que Jerry Arqviq, chasseur de Gjoa Haven (Nunavut), contemplant le 
paysage de la banlieue nord me raconta tout à trac comment, devant aller pour la première fois, 
en moto-neige et traîneau, de son village à celui de Qamanittuaq, à quelques 400 km plus au 
Sud, des habitués de ce voyage lui expliquèrent l’itinéraire à suivre, et comment il ne le comprit 
qu’une fois en situation, “en route” (si l’on peut dire, puisque la difficulté est qu’il n’y a 
justement pas de route, pas même un vague tracé). Et c’est en retrouvant David Serkoak, 
fameux chanteur au tambour d’Arviat (Nunavut) et l’un de nos invités d’honneur pour la 
Conférence Mondes Polaires / Polar Worlds de janvier 2011, à l’aéroport de Roissy puis dans 
le taxi pris dans les embouteillages pour nous ramener Porte Maillot, que j’ai saisi dans ses 
patients commentaires à propos de ce bouchon interminable le lien entre l’ennui et l’attente 
dans la culture inuit.  
La promotion d’une ethnographie géographique s’inscrit ainsi dans un choix méthodologique 
global. 



Descendre de l’échelle 

 
47 

Descendre de l’échelle 

Il ne nous reste plus qu’à descendre de l’échelle. J’ai dû descendre de la mienne très tôt, bien 
avant d’avoir rencontré les épistémologies féministes : les Inuinnait m’en ont vite délogée. 
Comme je l’ai longuement évoqué dans les deux versions publiées de ma thèse16 les Inuit sont 
rétifs aux formes rigides d’enquêtes, en particulier aux questionnaires qui les enferment dans 
une construction qui n’est pas la leur. Cette réticence, qui se manifeste souvent par un subtil 
évitement, n’est pas à comprendre comme un refus en bloc de la recherche et des chercheurs. 
Au contraire, les Inuit manifestent depuis longtemps un réel intérêt pour le travail des 
chercheurs et une forte volonté de participation à leurs travaux. Mais ils entendent que cette 
participation soit un échange, qui peut prendre plusieurs formes. On privilégie aujourd’hui le 
partenariat, où les Inuit sont eux aussi des chercheurs, aux côtés des scientifiques. Mais la 
modalité qui me semble encore plus riche pour les recherches en sciences sociales est celle où le 
partenariat s’inverse : ce ne sont plus seulement les Inuit qui deviennent chercheurs avec les 
chercheurs, ce sont aussi les chercheurs qui deviennent cherchés avec les cherchés, c’est-à-dire 
avec les Inuit. Chacun occupe les deux positions à la fois, et non pas tour à tour. Alors 
vraiment, nous descendons de notre échelle et nous mettons à table, comme nous demandons 
aux cherchés de le faire17.  

On peut aller plus loin encore et accepter que l'entrée dans le monde conceptuel de l'Autre 
transforme le nôtre, pas seulement du point de vue de la construction du savoir, comme je l'ai 
proposé dans plusieurs publications et dans le chapitre 1 de ce volume, mais aussi du point de 
vue personnel. Accepter en somme ce que l'on appelle encore parfois en Amérique du Nord 
être “bushed-in”, expression très connotée négativement qui indique que le/la chercheur(e), resté 
trop longtemps sur le terrain, a épousé le point de vue des cherchés au point de perdre toute 
capacité de distanciation critique et d'objectivation de son “terrain”. Un numéro thématique 
récent de la revue québécoise Anthropologie et Sociétés, sous la direction de l'anthropologue Jean-
Guy Goulet (2011) s'attaque de front à ce tabou en revendiquant la transformation de soi par 
l'Autre.  
 
Accepter de descendre de l’échelle est une chose, trouver comment en descendre en est une 
autre. En effet, tous les interlocuteurs n’ont pas les mêmes attentes18, toutes les procédures 
d’enquêtes ne s’y prêtent pas de la même façon. Le cœur de la question me semble résider dans 
le problème de l’enfermement du cherché dans la construction discursive du / de la 
chercheur(e). On pense particulièrement aux enquêtes par questionnaires fermés, construits le 
plus souvent pour être facilement exploitables bien plus que plaisants à remplir. La contrainte 
                                                             
16 1996 en français, 2006[15] en anglais (Appendix 2). 
17 Cette façon de pratiquer l’enquête de terrain se rapproche de ce qu’on appelle aujourd’hui la “participation 
observante”, inversion des termes visant à signaler une implication plus forte et une participation plus active avec 
ce qui se déroule sur le terrain que dans l’observation participante, expression qui insiste davantage sur le maintien 
d’une posture en retrait, y compris dans la participation (voir Soulé 2007).  
18 Relisant mon article alors en cours d'écriture sur l’éthique et le terrain (Collignon 2010 [9]) ma collègue 
Georgette Zrinscak me fit ainsi remarquer que la question du retour aux enquêtés pour communication des 
résultats d’une recherche, telle que je la présentais, ne faisait aucun sens dans le contexte des campagnes d’Europe 
centrale dans lesquelles elle conduit l’essentiel de ses travaux de terrain (Communication personnelle, Paris, 
janvier 2010).  



Méthodes 

 
48 

imposée au cherché est justifiée par la minimisation des contraintes imposées au / à la 
chercheur(e). Mais les enquêtes par entretiens, où le principal souci du / de la chercheur(e) est 
de contrôler l’échange afin de recadrer les choses dès que le propos du / de la cherché(e) semble 
s’éloigner de la thématique sur laquelle on souhaite recueillir son témoignage, son point de vue 
ou son savoir, ne sont guère plus vertueuses. Cependant, en cherchant à éviter cet 
enfermement, le risque est de ne pas parvenir à recueillir les données nécessaires à la recherche 
que l’on se proposait de conduire et de se retrouver en situation d’échec. Que faire ? Remonter 
sur l’échelle ? N’en descendre qu’à moitié, ou seulement dans certaines conditions ? 
 
Les choix méthodologiques ne sont, on le voit, en aucun cas neutres. Ils ne déterminent pas 
seulement le type de données que l’on recueillera et le type d’argumentation que l’on déploiera 
pour convaincre de leur recevabilité dans un contexte scientifique. Ils déterminent pour une 
bonne part, et bien plus fondamentalement, le type de savoir que l’on produira. Choisir ses 
méthodes, c’est donc choisir de construire une certaine géographie.  

Les travaux des géographes féministes évoqués dans le chapitre précédent sont exemplaires en la 
matière, en ce que la critique de la structure patriarcale dans l’organisation de la recherche et 
des procédures d’enquête, soit du rapport de domination instauré entre chercheur(e)s et 
cherché(e)s, a conduit à une remise en question radicale des façons de faire de la recherche, et 
du savoir produit. Renoncer à la hiérarchie implicite établie entre chercheur(e)s savants et 
pensants et cherché(e)s fournisseurs de données, prendre au sérieux les cherché(e)s, reconnaître 
qu’ils/elles sont aussi porteurs de savoirs qui valent d’être étudiés comme tels, a amené ces 
géographes, hommes et femmes, à descendre de l’échelle et inventer de nouvelles façons 
d’enquêter, où chacun contribue à la construction du savoir commun en se mettant ensemble à 
table19. Le savoir qui en résulte est différent. Toujours contextualisé, plus foisonnant, moins 
formalisé. Il n’en est pas pour autant moins théorique, ni moins utile pour la société. Mais son 
utilité est un peu différente, plus politique et moins aménagiste. 

Pour ma part, je me retrouve bien entendu dans ces critiques et explorations féministes de la 
géographie, dont les propositions sont parfaitement compatibles avec mon souci de prendre les 
cherché(e)s au sérieux et d’écrire une géographie qui permette de mieux comprendre les 
différentes façon de vivre l’expérience d’être humain sur la terre et de donner sens à cette 
expérience et à ce monde, plutôt qu’un espace géographique abstrait dont je doute de 
l’existence même.  

 
 
 

 
 

                                                             
19 Les travaux en langue anglaise sont légion, il est particulièrement difficile de n’en citer que deux ou trois. Je m’y 
risque tout de même, en privilégiant la variété des méthodes présentées : Cahill 2007, Peake 2009 et Pratt 2004. 



 

   

49 

 

RECHERCHES EN ECRITURES 

Explorations en films documentaires 

(Ulukhaktok, août 2003 ©A. Rideau) 

 
 
Ce n’est pas tout de construire son cadre théorique et de faire ses choix méthodologiques. Être 
chercheur, c’est aussi écrire. Dans notre discipline, la question de l’écriture occupe une place 
particulière car elle est pour nous identitaire. Nous revendiquons en effet une “écriture 
géographique” spécifique, qui nous définit plus que toute méthode ou théorie et nous vaut 
d’occuper une place particulière au sein des sciences sociales : la cartographie. Les géographes 
ne sont pas seulement des lecteurs de cartes, ce sont des producteurs de cartes. Nous avons 
d’abord rendu le monde intelligible en inventant une représentation en deux dimensions de 
celui-ci1. Sur l’efficacité, que je suis tentée de qualifier de redoutable, de la carte en général et 
du planisphère en particulier, je renvoie notamment aux travaux, proposant des approches assez 

                                                             
1 Sur le rôle des représentations cartographiques et des graphiques, qui pour les géographes participent de la même 
démarche en matière d'écriture, dans l'élaboration d'un discours géographique scientifique, voir le tour d'horizon 
critique proposé par Christian Grataloup dans L'état de la géographie, 1997. 



Recherches en écritures 

 
50 

différentes, de Christian Grataloup (2005), Franco Farinelli 2003 et 2009 et bien entendu des 
géographes féministes, dont le chapitre de Huffman (1997) offre une bonne synthèse. 

La question de la carte est incontournable en géographie, notamment en France où l’on 
n’imagine pas un cursus de géographie universitaire ne prévoyant pas une formation à la 
cartographie thématique. Un(e) géographe doit savoir faire des cartes, le débat pouvant 
éventuellement porter sur l’opportunité ou non de fondre la formation à la cartographie et la 
formation aux Systèmes d’Information Géographique (SIG) en un seul module (doté de 
plusieurs niveaux bien entendu). Ayant moi-même conçu, et en bonne partie réalisé, toutes les 
cartes insérées dans mes travaux depuis mon mémoire de maîtrise, je me reconnais sans 
difficulté dans ce rapport identitaire à la carte de bien des géographes. Ayant par ailleurs joué 
un rôle actif dans une expérience originale de formation à la cartographie à l’Université de 
Bologne2, j’en reconnais toute l’importance pour la formation de futurs géographes, y compris 
pour ceux qui ne mobiliseront pas par la suite cette compétence pratique. Ce sont pourtant 
d’autres types d’écriture que j’ai explorés, en chercheure-géographe soucieuse de trouver des 
moyens pour, dans l’écriture même, toujours suggérer que d’autres interprétations sont 
possibles et que le savoir que je construis par mes analyses puis transmets est toujours un savoir 
situé.  

Dans cette entreprise d’exploration, c’est en particulier l’écriture filmique qui a retenu mon 
attention, à travers la production de films vidéo documentaires. En dépit d’un intérêt certain, 
les géographes-chercheurs cinéastes restent bien peu nombreux dans notre communauté 
scientifique où la reconnaissance de la légitimité scientifique des images non cartographiques 
reste un enjeu. 

Les images non cartographiques en géographie : une place à négocier 

Si la carte, et ses diverses déclinaisons notamment le croquis, est considérée en France comme 
un élément indiscutablement légitime du discours géographique3, il n’en va pas de même des 
autres images. Photographies, mais aussi tableaux, dessins, gravures et films, elles peuvent être 
produites par des géographes ou non, et dans ce second cas émaner de spécialistes (que l’on 
peut considérer dans leur grande majorité comme des artistes) ou d’amateurs (à propos de la 
production desquels on parle parfois aujourd’hui d’“images vernaculaires”4). En géographie, ces 
images peuvent avoir trois statuts différents5 : 

                                                             
2 Voir volume 2 de ce dossier, pages 22-24, et brochure Cartografare il presente – fare geografia a Bologna con Le monde 
diplomatique jointe en Annexe du même volume. 
3 Certes, les critiques de la carte ne manquent pas dans la géographie contemporaine, notamment dans toute la 
mouvance postmoderniste et féministe. Cependant, les échos en France sont faibles, où ce sont les efforts pour 
adapter la représentation cartographique à la complexité de l’espace de notre ère hyper-moderne qui me semblent 
surtout remarquables. Ainsi de la chorêmatique, bien entendu, mais aussi des travaux autour des représentations 
en anamorphoses, et, dans une optique très différente, autour des cartes-sensibles sur des supports originaux tels 
que les tissus où le bois – par exemple (pour une présentation synthétique de ces cartes voir Olmedo 2011). 
4 Voir chapitre 1 dans ce volume, page 9-10. 
5 Cette typologie simple a été élaborée à des fins pédagogiques, dans le cadre d’abord d’un cours sur la 
photographie enseigné en 2006-2007 avec Jean-François Staszak en Licence de géographie de l’Université de 
Paris 1, puis d’un cours sur les images et la géographie enseigné de 2007 à 2012 avec Cesare Romani en Master de 
géographie à l’Université de Bologne. 



Explorations en films documentaires 

 
51 

(a) Ce peuvent être des documents à analyser, un type de données parmi d’autres, et il s’agit 
alors d’images produites par des non géographes – sauf dans le cas d’une étude 
épistémologique s’intéressant justement aux images des géographes6 - le plus souvent 
sans lien avec la recherche qui s’en empare ; sauf dans le cadre de projets ayant recours à 
la photo-élicitation7 ;  

(b) Ce peuvent être des enregistrements effectués par le/la chercheur(e) au moment de son 
enquête, et l’image (photographie ou film) devient alors un outil parmi d’autres 
mobilisé sur le terrain, un carnet de notes un peu particulier sur lequel on revient au 
moment de l’analyse ;  

(c) Ce peuvent être enfin des productions réalisées afin de diffuser les résultats d’une 
recherche, ou de communiquer d’autres aspects à son propos. Dans ce cas, le/la 
chercheur(e) concerné peut occuper différentes positions, de celles de conseiller-expert à 
celle de réalisateur assurant toutes les phases de la production, de la recherche de 
financements à la diffusion du produit fini en passant bien sûr par la prise de vues et le 
montage.  

Si la différence entre le premier statut et les deux suivants est nette, elle l’est moins entre le 
deuxième et le troisième dans la mesure où, pour réaliser une production en images (la série 
photographique, le poster ou la série de posters et le film documentaire étant les trois formes 
principales) les chercheurs, surtout quand ils sont réalisateurs, utiliseront le plus souvent des 
enregistrements effectués sur le terrain dans un esprit de prise de notes. 

Il est intéressant de remarquer que si les géographes ont très tôt pratiqué la prise de vues 
photographiques et filmiques (dès la fin du XIXe siècle pour les premières, dès 1912 pour les 
secondes, où Jean Brunhes, sans prendre la caméra, suit de très près les opérations8) ils ont en 
revanche tardé à s’intéresser aux images produites par d’autres. Il n’y a là rien d’étonnant. Dans 
le cadre d’une géographie classique où le paysage occupe une place centrale on a très vite vu le 
film et, surtout, la photographie, comme des outils efficaces pour relever sur le terrain ce que 
l’on y trouvait. La photographie de paysage prolonge, puis remplace, le croquis à main levée. 
Elle complète la carte topographique, image abstraite, en proposant une image concrète – qui 
fonctionne comme une vue exemplaire – du même morceau d’espace. Cette fonction 
d’exemplarité vaut aux photographies d’entrer très vite dans les publications des géographes, en 
complément des textes, pour “illustrer” ceux-ci. Pour les mêmes raisons, les photographies sont 
rapidement entrées aussi dans les salles de classe : imprimées dans les pages des livres scolaires 
et projetées sur un écran fixé au mur pendant tel ou tel cours. Parce que ce sont des images de 
géographes, ces photographies sont légitimes à l’intérieur des textes savants et des 
enseignements destinés à transmettre un savoir. En revanche, s’intéresser aux images produites 
par d’autres est pendant longtemps impensable pour des géographes qui considèrent le discours 

                                                             
6 Voir notamment les travaux de Didier Mendibil sur les photographies des géographes français (1997 et 1999) et 
la thèse en cours de Luisa Simoës sur les films de géographes produits en France depuis les années 1910. 
7 Cette technique d’enquête d’abord développée en sociologie visuelle consiste à demander aux enquêtés de 
prendre des photographies, suivant un protocole plus ou moins strict, pour les analyser ensuite. Elle connaît un 
certain succès en géographie depuis le tournant du siècle, notamment dans le cadre de recherches doctorales. À ma 
connaissance, le premier article de géographe consacré à la question date de 1998 (Michelin, 1998). 
8 Voir la première partie de l’article collectif de Chenet, Simoës, et Laurent, 2011. 



Recherches en écritures 

 
52 

savant comme l’unique discours légitime sur le monde. Ce n’est qu’une fois consommé le 
passage de science naturelle à science sociale que les géographes peuvent considérer pertinent 
pour leur discipline de travailler sur d’autres représentations du monde que celles qu’eux-
mêmes proposent. Encore aujourd’hui, les recherches sur les prises de vues réalisées par 
d’autres, sans être rares, restent relativement peu nombreuses. 
Alors que les prises de vues, notamment photographiques, étaient très présentes dans la 
géographie universitaire jusque dans les années 1960-1970, elles en disparaissent presque 
totalement ensuite, puis font un retour discret et progressif dans les années 20009. La crise de la 
représentation, doublée de la crise de la géographie, est passée par là. Dans le cadre de la 
seconde, on se méfie de l’image “du réel” car on lui reproche son évidence et sa superficialité. 
Donnant à voir un résultat, elle masque les vrais enjeux géographiques : les processus à l’œuvre, 
les causalités et effets de rétroaction, ainsi que les logiques, politiques, économiques, sociales, 
culturelles, sous-jacentes dans l’organisation de l’espace et des sociétés. La critique émane tant 
de l’analyse spatiale que de la géographie sociale alors naissante en France. Dans le cadre de la 
crise de la représentation, par ailleurs, on remet en question l’idée de la neutralité des prises de 
vues proposées par les scientifiques dans le même mouvement qui remet en question l’idée de 
la neutralité de leurs descriptions et la possibilité d’un savoir objectif en sciences sociales. L’idée 
que la photographie scientifique, et bien entendu le film, montre exactement ce qui est et qu’il 
n’y a donc pas de différence entre la chose et son image est battue en brèche dès lors que l’on 
démontre que toute prise de vue est le produit d’une intention spécifique qui organise le 
regard. Le rapport aux images “du réel”10 proposées par les sciences sociales évolue ainsi, fort 
logiquement, avec l’évolution de la compréhension de ce que sont les sciences sociales : savoir 
objectif sur le monde ou construction discursive rigoureuse mais immanquablement inscrite 
dans son époque, savoir irrémédiablement situé. Le lent retour de ce type d’images depuis une 
bonne décennie dans les travaux des géographes est marqué par cette double crise. Les images 
que l’on montre ne sont plus les mêmes, même si ce sont les mêmes vues. Elles ne sont plus 
transparentes, et sont dès lors mobilisées dans un but démonstratif et non simplement 
illustratif, dans une posture plus réflexive aussi, et dans une perspective plus épistémologique. 
C’est alors qu’elles deviennent vraiment intéressantes, à mon sens tout du moins. 

Réaliser des films documentaires 

Si j’utilise beaucoup la photographie dans mes enseignements et l’insère dans la mesure du 
possible dans mes publications11, si j’ai également accordé une attention particulière à la 
communication scientifique sous la forme de posters12, c’est principalement sur la réalisation de 
films documentaires que portent mes explorations en écritures alternatives.  

                                                             
9 Je ne parle pas ici des publications de valorisation écrites par des universitaires mais à l'attention du public 
scolaire ou du grand public. 
10 J’utilise l’expression en écho au mouvement du “cinéma du réel” des années 1970, qui défendait un cinéma de 
fiction aux limites du documentaire car véritablement en prise avec la vie des gens dont traitait le film. Je l’emploie 
aussi pour des raisons pratiques, car elle permet de séparer ces images-là des cartes, croquis et autres figures 
abstraites, qui sont aussi des images. Bien entendu, il convient de rester critique vis-à-vis de l’idée de réalité, les 
images dites “du réel” étant elles aussi des constructions, l’expression d’un certain regard. 
11 Pour une démonstration réflexive de cette utilisation, voir Collignon 2004 [21]. 
12 Voir volume 2 de ce dossier, page 19. 



Explorations en films documentaires 

 
53 

 
J'ai eu la chance, en 1997, d'être entraînée par mon collègue de Paris 1 Xavier Browaeys dans 
l'aventure du film documentaire en géographie13. Il s'agissait de participer à un cours 
d'initiation à l'analyse et à la réalisation de documentaires géographiques s'adressant à des 
étudiants de 3e année. C'est ainsi d'abord par l'enseignement que je me suis intéressée à l'audio-
visuel en géographie14. Très vite cependant, j'ai mis ma pratique de la recherche à l'épreuve de 
cette méthode d'enquête et d'écriture particulière, et utilisé la vidéo pour enregistrer des 
entretiens menés en Arctique inuit en avril 1998 puis monté mon premier film documentaire, 
autour de ces entretiens filmés, au printemps 2000 puis 2001. J'en ai depuis réalisé quatre 
autres, dont trois pour lesquels j'ai comme pour le premier assuré seule toutes les étapes de la 
production (écriture, tournage, montage et post-production). Le coffret DVD joint à ce dossier, 
qui constitue la partie 8 du volume 3 proposant une sélection de mes publications, contient 
quatre de mes cinq films, dont trois dans deux versions différentes.  

Dans sa présentation de ce qu’il appelle la “démarche géodocumentaire”15, Benoit Raoulx 
(2009a et 2009b) dresse le portrait de géographes-cinéastes endossant aujourd’hui tour à tour 
tous les habits d’une équipe de production et jouant tous les rôles : auteur du synopsis ou note 
d’intention en amont, auteur du scénario plus avant dans le projet, preneur des images et des 
sons lors du tournage, dérusheur et sélectionneur des mêmes images ensuite, monteur ou co-
monteur, puis diffuseur et promoteur du film. Cette condition d’homme-orchestre16, tout à fait 
atypique dans le monde du cinéma professionnel, nous rangerait définitivement dans le monde 
des amateurs si nous ne revendiquions pas une intention particulière, valant étiquette : celle du 
documentaire de recherche. Nos productions ont vocation à être considérées comme des 
publications scientifiques, à entrer dans les calculs de bibliométrie chargés aujourd’hui de 
valider nos activités de recherche et de garantir le sérieux avec lequel nous faisons notre métier. 
Cette reconnaissance reste un combat, sur un double front : celui de la qualité scientifique de 
ces écritures alternatives, celui de l’investissement intellectuel et temporel qu’elles exigent. Mais 
que fait-on lorsque, géographe, on fait un film ? 
 
Tout d’abord, lorsque chercheur on se fait cinéaste, on retrouve des procédures proches de ce 
que l’on connaît. Produire un film documentaire n’est après tout que choisir une forme 
particulière pour conduire une recherche17. La plupart des étapes de cette production 
présentent bien des ressemblances avec celles par lesquelles on avance dans un projet de 
recherche “classique”. Le synopsis, ou note d’intention, s’organise suivant des rubriques 
semblables à celles attendues dans un projet de recherche : Intention thématique (sur quoi vais-
je travailler ?), intention théorique (pourquoi ? quels sont les enjeux scientifiques d’une telle 
                                                             
13 Voir les publications de Xavier Browaeys à ce sujet, 1999 et 2001. 
14 Pour plus de détails sur la partie enseignement de ma pratique de l'audiovisuel voir le volume 2, page 19-20. 
15 Pour Benoit Raoulx, cette démarche “n'est pas la simple transposition du film en géographie, mais une méthode 
qui s'appuie sur l'incorporation d'un regard géographique sur la géographie vécue.” (Raoulx, 2009a, point 5(3) 
(n'ayant pu consulter la version publiée de ce texte, je ne dispose pas de l'information précise concernant la 
pagination). 
16 Peut-on dire “femme-orchestre” ? – le correcteur automatique de Word ne proteste pas, lui pourtant qui ne 
connaît pas le verbe “percoler”. 
17 Voir Collignon et Romani 2010, Raoulx 2009a, point 6. 



Recherches en écritures 

 
54 

recherche ?), intentions visuelles et sonores (comment ?). Selon que l’on maîtrise plus ou moins 
le sujet au départ, l’écriture du scénario intervient plus ou moins tôt, mais on est là aussi en 
terrain connu : on est proche du temps d’élaboration du plan détaillé, d’une trame que l’on se 
propose de suivre pour développer la thèse, de la façon dont on envisage de mobiliser tour à 
tour les informations et les analyses dont on dispose pour dérouler l’écheveau de la recherche et 
de l’argumentation pour, in fine, emporter l’adhésion des spectateurs du film projeté ou du 
lecteur du texte publié. Le montage, pour sa part, a bien des affinités avec la rédaction, au-delà 
des différences techniques. Il y a donc beaucoup de similitudes avec la réalisation d’une 
recherche “classique”, de celles qui, justement, permettent d’inscrire le “géodocumentaire” dans 
le cadre d’un travail scientifique. Produire un film relève d’abord d’un montage intellectuel.  
 
Le tournage en revanche est un moment beaucoup plus étranger au chercheur et qui, pour moi, 
le demeure. Certes, sur le terrain, nous avons été entraînés à observer, moins à écouter, à 
prendre des notes et faire des croquis, moins à prendre des photographies. À propos de ces 
dernières, il est attendu que les géographes en prennent, mais rares sont les formations qui 
accordent du temps à l’apprentissage de la prise de vues. Comme si photographier allait de soi. 
Et si photographier ne va pas de soi, filmer, c’est-à-dire organiser une prise de vue incluant le 
mouvement (soit dans le cadre, soit du cadre lui-même, soit des deux à la fois) et la prise de son, 
encore moins. De mon point de vue de chercheure-géographe cinéaste-amateur, le tournage 
pose deux difficultés principales.  

Tourner un film documentaire ; appréhender le terrain comme un récit 

Tout d’abord, par rapport à la photographie, l’unité de sens change de pas. Nous savons que 
pour faire sens, une vue doit avoir été prise avec une intention. Et que c’est cette intention qui 
organise l’image : le cadre, l’angle, la profondeur, le format (portrait ou paysage), l’échelle bien 
entendu (du plan “macro”, ou zoom, au plan le plus large possible), l’exposition par rapport à la 
ou les sources de lumière, les jeux de focale et de mise au point, et le positionnement du ou des 
sujets, principaux et secondaires, dans le cadre.  

S’agissant d’une vue filmée, à tous ces éléments s’en ajoutent d’autres : Combien de temps doit 
durer mon plan pour faire sens ? S’il y a mouvement de caméra (zoom, panoramique horizontal 
ou vertical), à quelle vitesse doit-il se faire, et dans quel sens (avant/arrière, de gauche à 
droite/de droite à gauche, du haut vers le bas/du bas vers le haut) ? Si c’est l’opérateur qui se 
déplace, et avec lui la caméra (travelling), à quelle vitesse doit-il/elle se déplacer, et dans quel 
sens (avant/arrière, à nouveau) ? Faut-il suivre les personnes (ou les animaux, ou les choses - un 
nuage ou un sachet de plastique) qui se déplacent dans le champ ? Ou simplement les laisser le 
traverser, en entrer puis en sortir ? Si je les suis, pendant combien de temps ? Jusqu’où ? 
L’intention n’est plus un instantané, elle doit tenir dans la durée, et dans le mouvement si 
mouvement il y a.  
 
Cette durée n’est pas celle d’un long moment arrêté. C’est celle d’un temps qui défile, 
irrémédiablement, comme défilera le film sur l’écran. Il défile dans la durée du plan, mais aussi 
dans la succession des plans, qui est une autre dimension qu’il faut, au cinéma, avoir à l’esprit 
dès lors que l’on commence à filmer. Ainsi, dès le tournage, il s’agit de construire un récit, de se 



Explorations en films documentaires 

 
55 

projeter dans un rapport narratif à ce que l’on voit et entend. Or, la mise en récit du terrain 
n’est pas un mode que l’on enseigne en science sociales, où l’on apprend plutôt à décortiquer 
pour pouvoir analyser. La photographie accompagne bien cette façon que nous, chercheur(e)s, 
avons de scruter. Le film le permet aussi bien sûr, mais selon une autre modalité, où quoi que 
l’on montre et fasse entendre le temps s’écoule en 24 images/seconde, même lorsqu’un plan 
fixe propose un arrêt sur image, car l’arrêt est compté et son temps déterminé. Bien sûr, 
beaucoup de choses pourront être réglées au montage, mais si ces questions n’ont pas été prises 
en compte lors du tournage la force intentionnelle des prises de vues, et de sons, sera moindre, 
et c’est toute la qualité des rushes qui s’en ressentira. Et si certains enchaînements n’ont pas été 
anticipés au tournage (par exemple lorsqu’on filme des corps en mouvement, des gestes 
signifiants, ou que l’on veut décrire un paysage – c’est-à-dire, au cinéma, le raconter) ils 
manqueront irrémédiablement au montage et certaines choses seront impossibles à faire, à 
montrer, à donner à entendre. Alors que dans une recherche classique la phase principale de 
recueil des données est bien séparée de la phase d’analyse (ce qui n’exclut bien sûr pas d’opérer 
un second recueil, complémentaire, après une première analyse) et plus encore de la phase de 
rédaction, dans la réalisation d'un film documentaire de recherche le tournage est à la fois 
recueil et déjà mise en récit, ce qui exige que l’on mette en œuvre au moins un premier niveau 
d’analyse.  

Dans la démarche classique du film documentaire cette difficulté ne se présente pas, ou très 
peu. En effet, l’ordre normal des choses, pour de telles productions, est de procéder en amont à 
une enquête de terrain, puis d’écrire le scénario, puis de procéder au tournage. Bien entendu, 
celui-ci n’est jamais exempt d’imprévus, mais la mise en récit étant faite il est relativement aisé 
de gérer ceux-ci. Rien n’empêche de procéder de la même façon lorsque l’on réalise un 
documentaire de recherche. C’est le choix que fait Benoît Raoulx pour Traplines in Vancouver 
(2003)18, mais aussi Marie Chenet pour Entre chiens et loups (2010), pour ne citer que deux 
exemples de films de géographes. C’est aussi la façon dont j’ai procédé pour Mary’s qulliq 
(2008 [40], tourné en 1998) ainsi que pour Des noms de lieux à la carte en pays inuit (2005-
2006 [42], tourné en 2003). 

Pour Mary’s qulliq (“La lampe de Mary”), suite aux entretiens menés à Ulukhaktok avec des 
femmes âgées et traduits en simultané par Mary Uyarartek (née en 1934), je lui ai proposé 
d’aller un jour filmer une séquence au cours de laquelle elle raconterait l’histoire de sa lampe, 
reçue en héritage de sa mère, qui la tenait elle-même de sa mère qui l’avait héritée de sa propre 
mère19. Nous avons discuté ensemble des points qu’il serait intéressant d’aborder et Mary est 
arrivée le jour dit, très préparée, ayant bien réfléchi à ce qu’elle souhaitait dire et montrer. Le 
tournage s’est fait en une seule prise, en un long plan-séquence qui est un seul plan fixe sur 
95 % de son déroulement. À la fin du tournage, Mary a proposé que l’on tourne une seconde 
scène le soir même, chez elle, où elle allumerait la petite lampe qu’elle s’était sculptée quelques 
années auparavant – un modèle réduit de la “vraie” lampe, en somme – afin de compléter notre 
documentaire.  
                                                             
18 Voir aussi l’article qui explicite la démarche de recherche sur le terrain puis de construction du film (Raoulx 
2006) 
19 On se perd ensuite un peu dans le temps mais il est certain que l’objet remonte au moins au milieu du 
XIXe siècle, et sa valeur archéologique est d’autant plus grande qu’il est encore intact. 



Recherches en écritures 

 
56 

J’ai eu l’idée du film Des noms de lieux à la carte en pays inuit très vite après avoir fait mes 
premières armes en vidéo, vers 2001. Raconter dans un film l’enquête toponymique menée 
avec les Inuinnait en 1991-1992 pour ma thèse de doctorat me semblait une très bonne façon 
de leur laisser une trace du travail accompli et de le replacer dans le contexte plus large du 
mouvement de reconnaissance des toponymes autochtones, en explicitant les enjeux politiques 
et géopolitiques de la nomination des lieux, à côté des enjeux culturels plus aisément perçus 
localement. J’y voyais aussi la possibilité, par le même film, de présenter à des collègues et 
étudiants une méthode pour le recueil systématique de séries toponymiques. J’avais donc écrit, 
à mes heures perdues, un scénario et me promettais – procédant un peu à l’envers – d’écrire 
une note d’intention pour présenter ce projet à l’IPEV20 afin d’obtenir un financement pour sa 
réalisation, à l’automne 2003 ou au plus tard 200421. De sorte que, lorsqu’en “simple visite” à 
Ulukhaktok en août 2003 les Inuinnait ont profité de ma présence pour organiser l’ultime 
réunion de validation des toponymes recueillis 12 ans plus tôt avant la présentation d’une 
demande de reconnaissance officielle de ces noms de lieux par l’Assemblée législative 
territoriale, qui serait entérinée ultérieurement au niveau Fédéral, à peine rentrée me coucher 
après plus de trois heures de réunion dont j’avais pu filmer 1h30 environ, j’ai soudainement 
compris que je tenais mon film. Il suffisait de modifier un peu le scénario pour donner à la 
réunion une place centrale, ce qui me permettait de résoudre le problème pratique sur lequel je 
butais avec mon scénario originel : comment parvenir à organiser une discussion entre Inuit 
autour de cartes et de toponymes sans que cela soit totalement artificiel ? Je devais quitter le 
village le surlendemain. Je disposais donc de 24 heures pour filmer tous les plans nécessaires à 
la réalisation d’un vrai film documentaire, et non pas seulement au montage en bout à bout 
d’une longue réunion. Nous étions à la mi-août, je pouvais donc encore compter sur de très 
longues journées. Par chance, le temps était stable et semblait vouloir le rester (le mois d’août 
est connu pour ses tempêtes et épisodes pluvieux). Et surtout, je savais exactement de quelles 
images j’avais besoin, puisque j’avais déjà écrit le scénario et que le film traiterait d’une 
recherche achevée, dont je maîtrisais très bien tous les aspects et savais exactement ce que je 
souhaitais communiquer cinématographiquement, ayant déjà publié beaucoup de textes à son 
propos. 
 
Dans les cas évoqués ci-dessus, le film relève du troisième statut possible de l’image, suivant la 
typologie proposée au début de ce chapitre (page 51). Mais dans une démarche de 
documentaire de recherche on peut faire le choix de construire autrement le propos, et de faire 
jouer un autre rôle au projet de film. Dans ce rôle, le film ne se situe plus en aval de la 
recherche, dans la phase de diffusion des résultats, mais au cœur même de la recherche, dans la 
                                                             
20 Institut Polaire Français - Paul-Emile Victor. le CNRS a délégué à cet organisme public la responsabilité du 
financement des recherches polaires, arctiques et antarctiques, dans toutes les disciplines. Depuis la création de 
l’ANR (Agence Nationale de la Recherche) il est aussi possible de présenter des projets polaires auprès de cette 
Agence, dans le cadre des programmes “blancs” et “jeunes chercheurs”.  
21 Ce long délai entre l’idée, l’écriture, et le dépôt du projet puis son éventuelle conduite est à mes yeux une bonne 
illustration du rythme de croisière de bien des maîtres de conférences marqué, du côté de la recherche, par les 
exigences d’une navigation complexe entre diffusion prolongée des résultats de recherches terminées, ce qui 
permet d’approfondir la réflexion, conduite des projets en cours et montage de nouveaux projets, à quoi s’ajoutent 
le conseil aux doctorants (dans le cadre d’un Comité de thèse ou en dehors de tout cadre) et la direction des 
premiers pas dans la recherche des étudiants de Master. 



Explorations en films documentaires 

 
57 

phase de recueil des données et de construction de l’analyse. Il relève alors d’abord du 
deuxième statut de l’image, avec ceci de spécifique que l’on sait à l’avance que ces 
enregistrements serviront de base à la réalisation d’un film permettant de diffuser les résultats, à 
un document relevant du troisième statut.  

De sorte qu’il ne s’agit pas d’enregistrer, comme une forme particulière de prise de notes, mais 
bien de filmer, avec une intention qui se projette déjà dans l’argumentation narrative à venir. 
La dimension exploratoire est alors bien plus grande, car elle dépasse largement la seule 
question de l’écriture. On filme sans très bien savoir ce que l’on veut donner à voir, mais 
pourtant il faut déjà commencer à le construire. La distance entre les phases de collecte des 
données, d’analyse, et d’élaboration des conclusions se réduit, l’espace-temps de la recherche se 
contracte, s’il n’y avait un temps de montage à venir on serait presque dans une unité de temps, 
de lieu et d’action, comme dans les plus belles pièces du théâtre classique22. Dans les projets de 
vidéo-participative, tel celui conduit par Solène Beaucher, des femmes sans-papiers du Ministère 
de régularisation de Tous les Sans-Papiers occupant alors d’anciens locaux de la sécurité sociale 
rue Beaudelique (Paris, 18e) et trois autres étudiantes françaises, on se met forcément dans cette 
situation (Beaucher 201023). Elément central d’un projet de recherche-action, le film Las playitas 
(Raoulx 2007) a été réalisé de façon similaire24.  

Il en va de même pour mon premier film, Des iglous aux maisons contemporaines, paroles de femmes 
inuit (2000-2001). J’avais depuis l’hiver 1996-1997 le projet d’approfondir la question des 
espaces domestiques inuit, tant j’avais été frappée par à la fois l’instabilité et la labilité de ces 
intérieurs lors de mon long séjour parmi les Inuinnait au début des années 1990 dans le cadre 
de mon travail de thèse. J’obtins les permis de recherche début 1998 et organisai donc une 
mission de terrain pour le mois d'avril de cette année-là. Ayant été initiée à la vidéo 
documentaire depuis la rentrée 1997 par Xavier Browaeys, je partis avec dans mon sac marin un 
pied de bonne taille, et dans mes bagages à main un caméscope HI8, un micro et un porte-
micro, un micro-cravatte et 8 cassettes vierges. À vrai dire, je n’étais pas tout à fait convaincue 
de l’opportunité de faire un film documentaire sur ce sujet que je ne maîtrisais guère encore. Je 
le faisais surtout par souci de cohérence – si j’enseignais aux étudiants tout l’intérêt de 
l’approche vidéo en géographie, il fallait bien que je donne l’exemple – et un peu pour voir.  

J’avais sagement acquiescé quand Xavier m’avait dit que j’allais faire un film, mais en mon for 
intérieur je pensais que j’allais enregistrer les entretiens comme j’aurais autrefois pris des notes, 
que ces prises audiovisuelles seraient ma matière brute que j’analyserais ensuite, mais que je 
n’irais pas jusqu'à la réalisation d’un film, me sentant peu compétente et, surtout, n’étant pas 
très motivée pour y consacrer un temps mieux employé à écrire des articles, me semblait-il. 
Filmer serait un outil de recherche, et mes images seraient des données un peu particulières à 
analyser. En outre, je ne pouvais pas écrire un scénario en amont du tournage car je ne savais 
pas au juste ce que j’allais trouver. J’avais bien quelques hypothèses à propos de ces espaces 
domestiques, mais, si j’avais besoin de mener des enquêtes de terrain, c’est que la thèse était 
                                                             
22 Le “tourné-monté” cher à l’école de Jean Rouch, qui évacue la phase de montage en aval, tend vers cette unité. 
Avec ma collègue Marie Chenet et nos étudiants de première année de Master de l’UFR de géographie de Paris 1 
nous avons pu en mesurer tout l’intérêt à l’automne 2011. 
23 Voir aussi le complément écrit accompagnant ce film réalisé au titre du mémoire de recherche de fin de Master.  
24 Voir Raoulx 2012. 



Recherches en écritures 

 
58 

loin d’être formulée. J’étais bien plus dans une démarche inductive qu’hypothético-déductive 
où le terrain aurait servi à vérifier une hypothèse déjà solide. Dans ce cas, j’aurais pu écrire le 
scénario et le plan de tournage. Je n’avais, pour ma part, qu’une liste de types de prises de vues 
sonorisées à faire : les maisons contemporaines de l’extérieur, des détails des intérieurs, la pièce 
principale, l’entrée, les visiteurs, les membres de la maisonnée chez eux, et bien sûr les 
entretiens. En fait, à peine arrivée, j’ai compris que je ne pourrais pas filmer les intérieurs, en 
dehors des moments d’entretiens. Non que les Inuinnait le refusassent. C’était moi qui m’y 
refusais, j’y reviendrai dans quelques paragraphes. Ma liste de prises à faire en était réduite 
d’autant. Mais surtout, cette liste de choses ne pouvait faire un film, car bien que chaque plan 
ait une intention celle-ci était séparée de toutes les autres, parce qu’il manquait la fameuse 
trame narrative dont j’ai parlé plus haut.  

C’est progressivement, au fil de l’enregistrement des entretiens, que s’est peu à peu dessinée 
une possible narration démonstrative, alors que dans le même temps s’élaborait ma thèse à 
propos de ces espaces. Mais pour l’essentiel, la construction filmique s’est faite au retour, au 
moment du dérushage. De sorte que je n’ai pas, pour ce film, écrit de scénario et suis passée, du 
point de vue de l’écriture, directement de la note d’intention en amont de l’enquête au plan de 
montage en aval de celle-ci. S’agissant en outre d’un premier film, ce documentaire porte la 
marque de cette construction pour l’essentiel postérieure au tournage. Même si quelque chose 
de fort se dégage de ces femmes âgées, prises en plan américain le plus souvent, qui parlent sur 
un ton intense des iglous et reproduisent en miniature les gestes de leur vie quotidienne 
d’antan, le film manque de plans de coupe, de contre-champs, d’images venant en contre-point 
des propos tenus. On peut parler d’une certaine pauvreté des images. Mais cette pauvreté, non 
construite, fait aussi la force du film, en contraignant les spectateurs à concentrer leur attention 
sur ces voix, ces corps et ces mots. Elle l’inscrit résolument dans la catégorie “film de 
recherche”, où la recherche est dans le film, par rapport aux films sur une recherche, où la 
recherche est en amont du film, comme c’est le cas pour le film Des noms de lieux à la carte en 
pays inuit.  

Tourner un film documentaire avec des personnes ; accepter une relation particulière 

La seconde difficulté du tournage, en géographie culturelle et sociale, est celle du rapport que la 
présence de la caméra, aussi petite soit-elle, instaure avec les partenaires de la recherche, avec les 
enquêtés. Comme l’a également souligné Benoît Raoulx (2009a et 2012), filmer n’est pas 
neutre et transforme la relation entre chercheur et cherchés. 

L’une des conséquences de la simplification et de l’abaissement du coût du matériel est un 
certain engouement pour l’enregistrement vidéo des enquêtes par entretien, en remplacement 
de l’enregistrement audio, très répandu en sciences sociales et véritable dogme dans certaines 
écoles. L’enregistrement vidéo présente le double avantage d’être plus riche – le langage 
corporel ne disparaît plus – et plus plaisant à dérusher. Or, quand je pose l’enregistreur audio 
avec micro incorporé sur la table entre moi et mon interlocuteur(-trice), la mise en place est très 
rapide et bien souvent l’objet est vite oublié. Surtout, mon interlocuteur(-trice) sait que je vais 
ainsi pouvoir ré-écouter notre conversation, et que je vais me servir de ce qui a été dit pour ma 
recherche, mais il/elle n’imagine pas (ou très rarement) que je puisse diffuser cet enregistrement 
et que des inconnus vont entendre sa voix, mise en scène à l’intérieur d’un montage audio. 



Explorations en films documentaires 

 
59 

Entre moi, chercheure, et une journaliste de radio il n’y a guère de confusion possible. En 
revanche, quand je m’apprête à filmer le même entretien, même si je suis seule et non pas 
accompagnée d’un(e) preneur(-euse) de son et d’un(e) opérateur(-rice) comme c’est le cas pour 
les équipes de tournage professionnelles les plus réduites, je mets en place un dispositif 
beaucoup plus complexe, qui ne peut passer inaperçu.  

Même dans les conditions les plus simples, comme lors du tournage de Mary’s qulliq et Des iglous 
aux maisons contemporaines, je ne peux éviter un minimum de mise en scène. Il faut mettre en 
place le caméscope, c’est-à-dire décider de sa position – qui ne changera quasiment pas pendant 
l’entretien, pour éviter de déranger et aussi parce que, seule, je ne peux pas à la fois m’occuper 
de la prise de vue sonorisée et participer pleinement à notre échange. Il faut placer le micro, et 
vérifier que le son passe. Régler autant que faire se peut l’éclairage, régler la balance des blancs, 
faire la mise au point et la bloquer, et cadrer enfin – assez large pour que si mon interlocutrice 
bouge elle ne sorte pas du cadre, assez serré pour donner une certaine intensité à l’image. 
Toutes ces manipulations, qui prennent un peu de temps, font entrer tous les présents dans la 
scène, et nous devenons tous des personnages du film dont on va tourner quelques plans dans 
quelques instants. Nous sommes tous un peu différents, nous jouons tous un rôle25, et la 
relation que je noue avec mes interlocutrices est différente car je suis désormais non seulement 
chercheure, mais aussi cinéaste. J’ai deux casquettes.  

La première fait qu’elles savent que je vais décortiquer ce qui sera dit et vais en tirer des 
conclusions dans lesquelles elles pourraient ne pas se reconnaître, que je vais insérer leurs mots 
dans un texte qui sera mien26. La seconde casquette fait qu’elles savent que des inconnus vont 
les voir et les entendre, et pas seulement lire ce que je vais écrire à leur sujet, même en les 
citant. Plus précisément, elles savent que je vais “les montrer”, c’est-à-dire que leur image et leur 
voix vont être prises dans une histoire que je vais construire, moi, et qui n’est pas l’histoire que 
chacune d’elle va me raconter. Notre échange quitte le cercle intime qui se construit entre 
nous, il devient irrémédiablement public – et en partie du moins, décontextualisé. Mes 
interlocutrices comprennent très bien la différence entre le texte et l’image, elles savent que ce 
n’est pas la même chose d’être placées dans les pages d’un de mes articles ou de mes livres et 
d’être projetées sur un écran face à un public d’inconnus. L’écrit aménage une médiation que 
l’écran annule. Certes, elles vont être vues et entendues. Mais parce qu’elles vont être montrées, 
et il y a là quelque chose de violent, quelque chose de terrible. Ainsi, à mon sens, la caméra 
rapproche des enquêtés, mais elle les éloigne aussi, elle les met à distance pour les “donner à 
voir”, et le terme de “donner” dit toute l’ambiguïté du rôle que je m’attribue. 
 
Il y a donc, fondamentalement, un problème, un problème éthique, et potentiellement, un 
malaise. Il peut être résolu, et nous l’avons résolu, par la confiance que mes interlocutrices 
m’accordent, et le pacte tacite que je passe avec elles : je m’efforcerai de construire une histoire 
                                                             
25 Certes, nous passons notre vie à jouer un, et même des, rôles, si l’on en croit Erwin Goffman, que je trouve 
d’ailleurs assez convaincant. Mais dans le cas précis qui nous occupe, nous ne jouons plus seulement pour ceux qui 
sont présents et avec qui nous sommes en interaction. Nous jouons pour des spectateurs inconnus, dont nous ne 
savons rien si ce n’est qu’ils nous verront. 
26 Il faut tenir compte ici du fait que, pour éviter des propos trop généraux, je parle de la situation en pays inuit, où 
la figure du chercheur est familière et où l’on sait depuis longtemps que si les chercheurs ne reviennent pas 
toujours ils parlent toujours de vous dans leurs livres. 



Recherches en écritures 

 
60 

qui respecte leurs paroles mais aussi leurs voix et leurs corps. Et lorsque, regardant un premier 
montage du film Des iglous aux maisons contemporaines, mon collègue et ami Jean-François Staszak 
m’indique qu’il trouve que “toutes ces vieilles femmes avec les seins qui tombent” donnent une 
tonalité un peu misérabiliste à mon film27, je prends note et m’efforce de trouver les moyens de 
corriger ce grave défaut dans le second montage. Je ne peux pas modifier les corps, il ne s’agit 
d’ailleurs pas de cela dans sa remarque. Il s’agit, par le montage mais sans artifices, de créer un 
meilleur équilibre entre les types d’images qui défilent et, ensemble, construisent la 
démonstration narrative.  

Le film Des noms de lieux à la carte en pays inuit ne pose pas la question de façon aussi dramatique 
parce qu’il ne comporte pas d’entretien, de face à face entre le cherché et moi – qui me 
confonds au moins pour partie avec la caméra. Avant de filmer la réunion j’ai bien sûr 
demandé l’autorisation de le faire. Mais une fois la caméra en place, juchée sur son pied sur une 
table derrière notre grande table ronde, elle tourne toute seule, plus personne ne s’en occupe, 
pas même moi – d’autant que je n’ai même pas un micro externe à disposition, ce qui simplifie 
le dispositif et m’épargne le souci de vérifier que le son “passe”. Cependant, la difficulté 
demeure, la violence du “donner à voir et à entendre”, de la projection à l’écran qui va montrer 
mes interlocuteurs est la même. Et justement parce qu’elle est moins évidente, il convient d’y 
être encore plus attentif. Aussi, lorsque mes collègues de l’équipe EHGO (Epistémologie et 
histoire de la géographie), mon équipe de recherche au sein de l’UMR Géographie-Cités, 
manifestent lors de la projection d’un premier montage une certaine incompréhension de ce 
qui se joue dans la réunion qui constitue l’élément central de mon film, en raison de 
l’atmosphère très détendue de celle-ci28, je prends note et m’efforce de restaurer mes 
personnages dans tout le sérieux que masque le rire lors du second montage. 
 
Une relation de confiance est donc absolument nécessaire pour pouvoir gérer cette relation 
particulière qu’instaure la présence de la caméra et la conscience de tous les présents qu’ils sont 
ainsi transformés en personnages. Il ne s’agit pas seulement de la façon dont on filme, dont on 
met en récit et dont on monte. Il s’agit aussi de ce que l’on accepte non seulement de ne pas 
montrer, mais même, de ne pas filmer. Ainsi, Benoît Raoulx commence son film Traplines in 
Vancouver (2003) par une introduction à la géographie sociale de la ville prise en charge par un 
marginal au visage très abîmé et aux yeux pleins de malice, filmé en plan moyen sur des rails où 
courent des d’herbes folles et entre deux bâtiments désaffectés. Il indique à un moment, 
s’accompagnant d’un geste : “j’habite derrière ce bâtiment là-bas” et ajoute aussitôt : “Mais ne 
filme pas, OK. Je ne veux pas que tu fasses ça”29 tandis que son index souligne cette interdiction 
par une oscillation de gauche à droite (0'29:16-21). Et Benoît Raoulx ne filme pas ce logis. Mais 
il garde la phrase, qui signale d’emblée aux spectateurs qu’ils ne verront pas dans ce 
documentaire d’images volées, qu’il y a accord plein et entier des participants au film pour 
devenir des personnages, et voir montrée à d’autres la partie d’eux-mêmes et de leur quotidien 
qu’ils ont accepté de montrer.  

                                                             
27 Communication personnelle, Paris, avril 2000. 
28 Débat lors du séminaire interne mensuel de l’équipe, Paris, 28 janvier 2005. 
29 “I live behind that building over there. But don't take a picture of it OK. I don't want that to happen.” 



Explorations en films documentaires 

 
61 

Pour ma part, je n’ai pas trouvé de façon aussi élégante de traiter cette délicate question. 
Simplement, j’assume que l’on ne voie pas certaines choses dans mes films, et le reproche qui 
pourra m’en être fait. Comment puis-je prétendre faire un film sur les espaces domestiques 
inuit et ne pas les montrer ? Je le fais pourtant, car je ne puis me résoudre à filmer leurs 
intérieurs pour les donner à voir ; ce serait à mon sens violer leur intimité et l’amitié qu’ils me 
font en me laissant la partager. D’autant plus que le regard extérieur que pourraient porter mes 
collègues ou mes étudiants sur ces intérieurs risquerait de n’y voir qu’un désordre peu flatteur, 
et que j’aurais bien du mal à en expliquer sans lourdeur toute l’organisation sous-jacente et à en 
exprimer toute la chaleur. C’est pour cette raison que j’ai répugné d’emblée à réaliser des prises 
de vues d’intérieurs, en dehors des moments d’entretiens. Et je n’ai pas changé de position 
depuis. 

Produire un discours audiovisuel, pour quoi faire ?  

Pendant longtemps, le rôle du/de la géographe dans la production de films documentaires à 
caractère géographique affirmé était celui de l’expert(e) ou du co-auteur(e) du projet et du 
scénario. Il/elle pouvait s’exprimer sur certains choix de montage, mais en aucun cas il n’était 
question de prendre en charge les aspects les plus techniques du travail. Pourquoi ne pas être 
restés dans cette position, somme toute confortable et plutôt satisfaisante du point de vue de la 
reconnaissance du savoir spécifique des chercheurs ? Pourquoi encombrer nos emplois du 
temps déjà surchargés des semaines de tournage et de montage ? Pourquoi risquer de faire, et 
souvent faire effectivement, moins bien que ce que savent faire si bien des professionnels de ces 
manipulations ? Pourquoi alourdir nos valises déjà pleines à craquer d’un matériel certes plus 
léger aujourd’hui mais qui reste relativement encombrant, notamment si l’on tient à filmer avec 
un pied, fragile et précieux ce qui signifie qu’il faudra être constamment attentif à ce qui se 
passe autour de lui, en situation de tournage mais aussi, parfois, dans notre chambre même. 
Une de mes étudiantes de Master ayant réalisé son mémoire sur la ville de Libreville (Gabon) 
sous forme de film documentaire commente fort bien, dans son complément écrit, à quel point 
emporter systématiquement caméscope, micro et surtout, pied, dès que l’on sort de chez soi 
pour aller enregistrer quelques minutes de prises de vues parce que l’occasion qui se présente 
maintenant pourrait ne pas se représenter, peut être pénible quand il fait plus de 30°C à 
l’ombre et que le taux d’humidité frise les 98 %30. Caler le pied sur un sol gelé, se pincer les 
doigts, enlever ses moufles pour placer le caméscope et faire les réglages, même par un simple –
15°C, est tout aussi pénible. Alors, pourquoi ? Je ne répondrai bien sûr ici que pour moi, on 
trouvera d’autres réponses de géographe dans les différents articles de Benoît Raoulx (2009a, 
2009b et 2012 notamment). 
 
Premièrement, réaliser un film de A à Z, en prenant en charge toutes les étapes de sa fabrication 
– ce qui n’empêche pas de se faire seconder à certains moments, notamment au tournage mais 
aussi, pourquoi pas, au montage – est le seul moyen à mon sens, pour nous qui ne sommes pas 
des professionnels du cinéma, de vraiment maîtriser cette production et de pouvoir la 
revendiquer comme une forme particulière d’écriture scientifique, une publication de 

                                                             
30 Alice Miquet, 2012, Libreville, ravalement de façade – complément écrit à un film documentaire, Université Paris 1 
Panthéon-Sorbonne, Mémoire de première année de Master de géographie, manuscrit non publié. 



Recherches en écritures 

 
62 

recherche à part entière. En revanche, si nous laissons la main aux professionnels à un moment 
ou à un autre, le risque est très fort qu’ils imposent leurs choix au nom de leur expertise, où les 
codes de l’écriture filmique primeront sur ceux de l’écriture scientifique. Or, la valeur de nos 
productions réside aussi, pour moi, dans le fait que nous transgressons certains codes. Ainsi, 
lorsque mon collègue et ami Cesare Romani, cinéaste de formation initiale, me dit sur un ton 
péremptoire en regardant un plan panoramique où les toponymes s’inscrivent au-dessus des 
lieux qu’ils désignent au fur et à mesure que le mouvement de la caméra les révèle : “ça, on ne 
doit jamais le faire au cinéma”31, je l’entends, j’argumente, je l’écoute me dire qu’il faut trouver 
une autre solution filmique qui évite la superposition de trop d’informations sur le même plan 
(les images, les mots qui s’inscrivent et mon commentaire en voix off), mais finalement je garde 
ce plan hétérodoxe car il communique, à mon sens, quelque chose de ce regard sur les lieux, de 
loin et dans le mouvement, qui est une dimension forte de l’expérience inuit du territoire. Et je 
le garde en dépit, aussi, des imperfections techniques de mon panoramique – un peu saccadé – 
et du point noir qui se promène entre les nuages, et que je n’arrive pas à cacher complètement, 
parce que je n’ai pas pris soin de vérifier la propreté de mon objectif avant de filmer. On pourra 
me dire que revendiquer les maladresses et défauts de mes films est une façon un peu facile de 
les excuser. C’est un peu vrai. Mais il n’en reste pas moins que c’est aussi la marque d’un travail 
artisanal dont l’auteur géographe ne place pas les priorités au même endroit que le cinéaste32.  

Ensuite, le film documentaire de recherche, comme la carte thématique conçue par le/la 
chercheur(e) lui-même / elle-même, permet de dire autre chose que le texte. Il n’est pas une 
illustration d’un article, il n’est même pas un complément. Il est un élément du discours qui, au 
même titre que le texte écrit, participe à la construction globale de la compréhension d’un 
phénomène, d’une situation, d’un des multiples aspects de l’expérience humaine du monde. 
Mobiliser l’écriture filmique c’est donc se donner les moyens d’enrichir le savoir que nous 
avons pour mission de produire. Ayant presque simultanément réalisé le montage de Des iglous 
aux maisons contemporaines et écrit l’article “Esprits des lieux et modèles culturels : la mutation 
des espaces domestiques en Arctique inuit” [26] au cours de l’année 2000, et de la même façon 
réalisé le premier montage de Des noms de lieux à la carte en pays inuit et écrit l’article “Recueillir 
les toponymes inuit, pour quoi faire ?” [23] au cours de l’automne 2004, j’ai pu mesurer à quel 
point ces deux types d’écriture ouvrent, par leur forme même, sur des réflexions différentes –
qui peuvent bien entendu se croiser. L’un n’est pas le supplément de l’autre, ils sont 
complémentaires l’un à l’autre. C’est aussi cela qui caractérise le film de recherche, car on peut 
parfaitement, par ailleurs, réaliser un film qui illustre une thèse développée sous une autre 

                                                             
31 Bologne, janvier 2006, échange informel. 
32 L'expérience de Madeleine Griselin confirme mes propos. Ayant réalisé seule de bout en bout un film sur ses 
recherches hydrologiques sur le glacier du Loven Est (Spitsberg) en 1992 (Griselin 1992), elle participa à la 
réalisation d'un film sur le même thème deux ans plus tard (Griselin 1994), mais cette fois-ci des “pros” tenaient la 
caméra et se tenaient derrière le banc de montage. Lors d'une projection devant des chercheurs de ce second film, 
on lui posa une question à laquelle elle répondit en évoquant son film de 1992. Le public demanda à le voir, elle 
prévint que c'était un film d'amateur qui ne tenait pas la comparaison face à la réalisation professionnelle que l'on 
venait de montrer. Il fut projeté tout de même. Et la salle estima qu'il était bien meilleur, bien plus intéressant que 
l'autre. L'histoire ne s'arrête pas là car, un responsable de la délégation Est du CNRS se trouvant dans la salle, il fut 
convaincu de la nécessité de promouvoir les films de chercheurs, et non pas les films scientifiques. Ainsi naquît le 
Festival du film de chercheur, qui se tient à Nancy tous les ans au printemps.  



Explorations en films documentaires 

 
63 

forme, tout comme on peut réaliser des cartes thématiques pour illustrer un propos, et insérer 
des photographies pour agrémenter un texte de quelques illustrations.  
 
De plus le film, qui se déroule au rythme imposé de 24 images/seconde et exige une mise en 
récit, permet, parce qu’il est une projection en deux dimensions, d’échapper à la linéarité 
imposée par le texte écrit Certes, un texte littéraire de haute qualité parvient à suggérer 
plusieurs dimensions dans la suite linéaire des mots. Mais l’écriture scientifique le permet 
d’autant moins que nous ne sommes pas des écrivains entraînés à le faire. L’image en revanche, 
quelle qu’elle soit (film, photographie, carte ou croquis) est non linéaire par essence, de sorte 
qu’il n’est nul besoin de compétences particulières pour échapper à la linéarité, puisque celle-ci 
est absente dans l'image en deux dimensions. Par rapport aux images fixes le film – image qui 
bouge – constitue un dispositif plus complexe, qui croise en permanence le temps linéaire du 
récit, image après image, plan après plan, et l’espace de chaque image qui propose 
simultanément plusieurs discours33. On peut alors jouer de ce croisement pour proposer un 
document qui, sans perdre la clarté du propos, s’enrichit de propositions secondaires, comme 
autant de parenthèses ou notes de bas de page mais qui sont dans le film présentées 
simultanément au propos principal, sans extraction plus ou moins artificielle. La construction 
analytique, propre au texte scientifique, se double ainsi d’une vue plus globale, permet une 
approche plus holiste en somme. L’espace de l’image permet en particulier de communiquer 
sans lourdeurs toute une série de détails ethnographiques sur lesquels il est long et pesant de 
s’arrêter dans un texte écrit – si long et si pesant que, souvent, nous y renonçons, du moins en 
partie. Ainsi des corps et des gestes, des postures et des mouvements qui constituent le langage 
corporel, du timbre et du ton des voix, de la qualité des ambiances sonores, des personnages 
secondaires (les petites filles à côté de leurs grands-mères dans Des iglous aux maisons 
contemporaines, le bébé de Laverna Goose dans Des noms de lieux à la carte, l’arrivée de Nicholas 
Uluariuk dans la version longue de Mary’s qulliq [40-bis]). De plus, le film permet que tout cela 
soit vu sans que l’on doive nécessairement s’arrêter dessus, le commenter et l’intégrer dans la 
démonstration. On peut suggérer, proposer ; au spectateur de s’en emparer, ou pas. Alors 
qu’écrivant je m’attache par mes formulations à obliger mes lecteurs à aller là où je veux qu’ils 
aillent, fermant toutes les portes par lesquelles ils pourraient tenter de s’échapper, ou de me 
contester, montant mon film je cherche au contraire à exploiter ces possibilités d’échappées que 
d’autres auteurs, pour d’autres types de films (les thrillers par exemple) s’attacheront à empêcher. 

Cette suggestion que permet la double dimension du film m’intéresse aussi comme moyen de 
rendre présent le “je” de l’auteur sans que ce “je” soit omniprésent. Lui donner toute sa place 
sans qu’il prenne tout la place, en somme. L’auteur est présent par le montage bien sûr, 
éventuellement par la voix off, par les encarts insérés entre deux séquences (comme je l’ai fait 
pour Espaces domestiques, morceaux choisis, 2002 [41]). On peut aussi faire entendre sa voix, ou 
même se mettre dans le cadre, pour évoquer sans s’appesantir son rôle dans les entretiens. C’est 
bien sûr le cas dans la seconde partie du film Des noms de lieux à la carte, où l’on me voit mener 
la réunion (ce qui renforce, aussi, la thématique de la méthode d’enquête dans le film), mais 
c’est aussi la fonction de ce très bref échange avec Mary qui me sollicite pour que je lui rappelle 
                                                             
33 Je suis assez tentée de parler, en élève de Philippe Pinchemel, de la rencontre d’une dimension horizontale (le 
défilement des images) et d’une dimension verticale (le contenu de chaque image) dans chaque plan du film. 



Recherches en écritures 

 
64 

d’autres aspects dont on a convenu qu’elle devrait parler à propos de sa lampe (Mary’s qulliq, 
03’19-21"). Et quand j’insère ma voix rappelant à Mary la question qu’elle doit traduire en 
inuinnaqtun pour Taipana à propos de la façon dont elle construirait sa maison si elle pouvait 
le faire (Des iglous aux maisons contemporaines, 11’22-41"), il s’agit d’insister sur l’absurdité de la 
question, que Mary a bien du mal à traduire, et sur le fait que c’est bien moi qui la pose : elle ne 
serait sans doute pas évoquée dans un entretien conduit par des Inuinnait à propos de leurs 
espaces domestiques d’hier et d’aujourd’hui. À d’autres moments dans le même film, on 
m’entend acquiescer, partager un rire, ou m’excuser de poser des questions trop difficiles. Ce 
n’est pas le propos principal du film, son fil narratif, mais c’en est une des dimensions – sans 
qu’il soit besoin pour cela de procéder à un arrêt sur image. Ici, je joue aussi du champ/contre-
champ, B-A BA de l’écriture filmique, qui en suggérant le contre-point rappelle au spectateur que 
ce qu’il/elle voit est le fruit d’un cadrage puis d’un montage, et non pas la situation telle que 
l’ont vécue ses différents protagonistes (dont certains peuvent ne même pas apparaître dans le 
film). De la même façon, j’exploite la polysémie de l’image pour inviter mes spectateurs à voir 
dans mon film ce que moi-même je n’y ai pas forcément vu, pour le transformer en document à 
analyser, en somme. 
 
Par ailleurs, l’image est aussi chargée d’émotion. Le texte écrit peut l’être, bien entendu, mais ce 
n’est pas recommandé en matière d’écriture scientifique34. La question des émotions a 
longtemps été considérée avec un certain dédain en géographie humaine comme en sociologie : 
on était là pour analyser des structures sociales, des logiques d’organisation, le vécu des 
personnes était secondaire. Or, ce qui m’intéresse, justement, c’est que l’image suscite des 
émotions, et que l’on peut alors mobiliser celles-ci pour faire comprendre, ou mieux 
comprendre, un phénomène ou une situation. Comme me le dit mon collègue Mick Mallon 
après avoir vu Des iglous aux maisons contemporaines : “c’est une chose de t’entendre parler de 
l’expérience de ces femmes, c’est tout autre chose de les entendre, et de les voir, elles-mêmes en 
parler35”. Et pourtant, Mick connaît très bien les Inuit. Ainsi, par le film, je peux en douceur 
inviter mes collègues-spectateurs à renoncer au moins un peu, au moins quelques instants, à la 
séparation des émotions et de la raison et à tenter de suivre la proposition des Inuit qui de tout 
cela ne font qu’un, ihuma (isuma en inuktitut), la pensée qu’ils logent dans le cerveau, ou de 
suivre les Hawaïens en matière de localisation et de placer tout cela dans leurs tripes36.  

Cette émotion que provoque l’image est sans doute ce qui explique pour une bonne part que la 
projection d’un film documentaire de recherche ouvre si bien au débat, y compris auprès d’un 
public de non spécialistes37. On dispose ainsi d’une forme d’écriture qui parvient à rapprocher 
chercheur et cherchés, mais aussi chercheur et grand public. Le souci de la restitution, du 
retour sur le terrain d’enquête pour présenter les résultats, exposer ce que l’on a fait de ce qui 

                                                             
34 Voir notamment Geraldine Pratt à propos des commentaires de certains collègues sur le côté trop émotionnel et 
mélodramatique de communications scientifiques à propos de l'expérience de travail des femmes philippines à 
Vancouver (Pratt, 2004, p. 1). 
35 “It’s one thing to hear you talk about it, it’s something else altogether to hear and see them talk about it”. 
Communication personnelle, 4e Congrès de IASSA, Québec, juin 2001. 
36 Voir p. 16 au premier chapitre de ce volume. 
37 Voir à ce sujet Raoulx 2006 et 2012 notamment, et Laurent in Chenet, Simoës et Laurent 2011. 



Explorations en films documentaires 

 
65 

nous a été dit est de plus en plus présent parmi les chercheur(e)s, et pas seulement en sciences 
sociales. En complément de l’envoi de publications rarement lues, diverses formes ont été 
tentées : la conférence plus ou moins formelle, la projection de diapositives (aujourd’hui de 
power-point) et/ou l’exposition de panneaux. Le film documentaire me semble offrir sur toutes 
ces modalités divers avantages. On peut à la fois organiser une ou des projections collectives et 
distribuer des copies auprès des personnes ayant directement participé à l’enquête. Ainsi, le 
document circule à des rythmes et dans des conditions différentes. Contrairement à la 
conférence, ou même à l’exposition, le film peut être vu plusieurs fois, à des intervalles de 
temps dont chacun décide selon sa convenance, et être mobilisé en fonction des besoins sans 
que le/la chercheur(e) doive nécessairement être présent(e). Il y a donc une possibilité beaucoup 
plus grande de réappropriation. Dans le même ordre d’idée, parce que l’image est polysémique, 
chacun est libre de voir dans le film ce qu’il veut, en plus ou même à la place de ce que le/la 
chercheur(e) a voulu y mettre. C’est ainsi que le succès de Mary’s qulliq à Ulukhaktok est 
d’abord dû au fait qu’à la fin de la version longue on voit apparaître le frère de Mary, venu 
comme tous les soirs en visite chez sa sœur38. Or, Uluariuk est décédé en avril 2002. Lorsque 
j’ai montré le film en février 2008, tous les spectateurs ont été très émus de le revoir ainsi en 
mouvement, et d’entendre sa voix caverneuse si typique. L’un des spectateurs, qui regardait le 
film chez lui, a même mis le film sur « pause » et pris une photo de l’écran de sa télévision au 
moment où Uluariuk lève la tête et me, nous, regarde.  
 
À toutes ces raisons, s’il faut parler encore, s’ajoute pour moi le plaisir intellectuel du montage, 
en tant que bricolage où se mêlent à chaque instant, devant chaque plan, les réflexions les plus 
abstraites et les manipulations les plus concrètes. On se retrouve en somme en situation de faire 
l'expérience concrète de la relation intime qui lie le geste à la parole, si magistralement analysée 
par André Leroi-Gourhan il y a près de 50 ans39. Ce plaisir est redoublé par celui de la 
découverte progressive du langage filmique, qui renvoie à mon goût pour l’apprentissage des 
langues étrangères – pour leurs sonorités et leur rythme mais surtout, pour le nouveau monde 
dans lequel chacune d’elle nous plonge. Dans le cas de l’écriture filmique, le plaisir est d’autant 
plus vif que j’en découvre les arcanes essentiellement en autodidacte, et que j’ai presque 
simultanément l’opportunité de les expliquer à d’autres plus débutants encore que moi : mes 
étudiants de l’Atelier GéoVidéo de l’UFR de géographie de Paris 1 et ceux du Laboratorio 
Immagine e geografia du Master de géographie de l’université de Bologne40. Par ailleurs, alors que 
l’acte d’écriture de textes tels qu’articles, livres ou HDR, place l’auteur dans une certaine 
solitude, le montage encourage les échanges. Certes, on se fait relire, notamment pour les textes 
longs, et les meilleurs amis sont aussi les plus féroces lecteurs ce qui favorise la discussion. Mais 
rien ne s’approche des échanges que l’on peut avoir autour d’un banc de montage, où l’on 
discute chaque plan, où l’on cherche ensemble des solutions, où l’œuvre devient si vite 
collective, comme je l’éprouve chaque année avec mes étudiants de Master et comme je l’ai 

                                                             
38 Mary’s qulliq, 2008 [40-bis], 9'36"-10'20". 
39 André Leroi-Gourhan, 1964-1965, Le geste et la parole. Bien sûr, une bonne partie des théories avancées ont 
depuis été démenties par les nouvelles découvertes de la paléontologie, mais l'idée force de l'ouvrage a gardé je crois 
toute sa pertinence. 
40 Voir pages 19-20 dans le volume 2 de ce dossier. 



Recherches en écritures 

 
66 

éprouvé avec mes propres films notamment avec Xavier Browaeys, Carine Gendrot, Alban 
Rideau et Cesare Romani.  
 
Pour terminer sur ces recherches en écritures et ce que l’exploration des images et en particulier 
du film documentaire apporte à mon travail de chercheure, j’insisterai sur le fait que plus 
encore que dans l’écriture “classique” et dans l’enseignement, j’éprouve là ce qu’être géographe 
veut dire. Benoît Raoulx (2004, p. 151) pose la question : films de géographie sociale ou en 
géographie sociale ? Pour ma part, je ne me la pose pas en ces termes. Je suis sûre de faire des 
films en géographe, de sorte que je revendique que ce sont bien des films de géographie.  
 
 

 

 

 



 

   

67 

 

NOUVEAUX HORIZONS 

Pour une étude des mobilités ordinaires des Inuit aujourd’hui 

(Lisa Alikamek et sa fille Harley, vol First Air, Yellowknife - Ulukhaktok, janvier 2008 ©B. Collignon) 

 
 
Les chapitres qui précèdent ont démontré, du moins je l'espère, comment mes recherches 
empiriques en arctique inuit nourrissent une réflexion géographique qui se veut de portée 
générale. Je compte garder le même équilibre dans l'organisation de mon travail dans les années 
à venir. Mes projets pour les années futures vont dans plusieurs directions, je choisis ici de n'en 
présenter qu'une, la plus concrète mais aussi la plus nouvelle par rapport aux thématiques que 
j'ai jusqu'ici travaillées. 
 
Le renouvellement de mes questionnements en matière de recherche en Arctique inuit est 
étroitement lié à mon investissement continu sur le même terrain depuis mes premiers pas de 
chercheure, et à la régularité de mes visites1 sur ce terrain, à titre professionnel mais aussi à titre 

                                                             
1 Mon emploi du terme “visite” peut paraître un peu étonnant car il renvoie en français à une certaine formalité. 
C’est que je n’en ai pas trouvé de meilleur pour traduire pulaaq- qui, dans la langue inuit, désigne une pratique 
sociale centrale dans la vie quotidienne (voir Collignon 2001 [25] et 2001-02 [39]). 



Nouveaux horizons 

 
68 

strictement personnel2. La formulation d’une nouvelle question, autour des mobilités 
ordinaires des Inuit à l’heure actuelle, est née de ces visites répétées.  

En août 2003 Alban Rideau, mon mari, m’accompagnait pour la première fois en Arctique. Au 
bout d’une quinzaine de jours, il me fit remarquer comme était curieuse la façon dont les gens 
s’adressaient les uns aux autres quand ils semblaient ne pas s’être vus depuis quelques jours, et 
dont ceux qui avaient été absents du village quelque temps (une journée, une semaine, un mois, 
un an...) demandaient des nouvelles de tel ou tel. En effet, la première adresse n’était pas 
“Comment vas-tu ?”mais “Tu viens juste d’arriver ?” ou encore “D’où es-tu arrivé ?” Et les 
nouveaux arrivés demandaient : “Est-ce que untel est là ?” (sous entendu, dans le village), ou 
bien “Alors, qui est là” (sous-entendu, toujours, dans le village)3. Un ensemble d’adresses qui 
signifiaient que l’on ne s’attendait ni à ce que tout le monde soit là, ni à ce que ceux qui étaient 
là l'aient été depuis longtemps. Et la réponse la plus courante à propos des absents était 
“il/elle/eux voyagent” (“he’s/she’s/they’re travelling”), et non pas “il/elle/eux sont à xx”, avec 
mention d’un lieu précis.  

Ainsi, alors que depuis l’installation des Inuit du Canada4 dans des villages dans les années 
1940 à 1960 (selon les régions) la littérature anthropologique, y compris quand elle s’intéresse à 
la chasse et aux campements hors des villages, insiste sur leur sédentarité, sur cette profonde 
révolution culturelle et la façon dont elle a réorganisé la vie sociale, la vie active et l’économie 
des Inuit du Canada, les Inuinnait eux, (et sans doute bien d’autres Inuit canadiens), 
continuent de se penser dans la mobilité. L’état normal d’une personne est d’être en 
mouvement. On s’attend, a priori, non pas à la trouver là mais à ce qu’elle soit ailleurs.  

Habituée depuis des années aux formulations typiquement inuit, j’avoue que je n’avais pas de 
moi-même fait grand cas de cette particularité. Mais mise en alerte par la remarque d’un 
néophyte que bien des choses étonnaient, je commençai à m’intéresser à la question. Comme 
mes collègues anthropologues travaillant en Arctique inuit, je m’étais jusqu’à présent presque 
exclusivement intéressée au territoire habité de longue date5 par chaque groupe inuit, tout en 
mentionnant à l’occasion l’importance de lieux situés bien en deçà du cercle polaire et en 
argumentant de leur intégration, au moins sur le plan conceptuel, au territoire inuit (voir 
Collignon, 1999 [17]). Or, à y regarder de plus près, on s’aperçoit que la sédentarisation des 
Inuit du Canada n'a pas mis fin à une mobilité qui s'est très vite reconfigurée. 

                                                             
2 Voir page 40 dans le volume 2 de ce dossier. 
3 “You just came ?” ou “So where did you come from ?” et “So, who's all here ?” Précisons que je reproduis ici les 
formulations anglaises telles que les ont élaborées les Inuinnait, qui prennent quelques libertés avec la langue de 
Shakespeare. 
4 Au Groenland et en Alaska, la fixation des Inuit dans des villages permanents, parfois de taille très réduite (voir 
par exemple Les trente-six Eskimo de l’île aux mouettes de Jean-François Le Mouel, 1984), est plus ancienne, remontant 
pour le moins à la fin du XIXe siècle. 
5 On notera que j’évite soigneusement l’expression consacrée “territoire traditionnel”, expression fréquemment 
critiquée en raison de la dimension nostalgique et figée associée à la notion de “traditionnel”, mais pourtant très 
souvent utilisée, assortie de force guillemets et justifications, car bien pratique. Et si je les critique, je ne suis pas 
moi-même exempte de petits arrangements similaires.  



Pour une étude des mobilités inuit ordinaires 

 
69 

Une mobilité toujours valorisée, et reconfigurée  

Les déplacements sur le territoire habité de longue date, le long d’axes bien connus qui relient 
des lieux qui sont autant de campements, de lacs poissonneux, de caches où déposer autrefois 
des réserves alimentaires et des outils pour la saison prochaine, aujourd’hui des barils d’essence 
et une partie du gibier quand la chasse ou la pêche a été si bonne qu’il est impossible de tout 
rapporter en une fois au village6, se poursuivent. Bien sûr, l’installation dans les villages 
permanents a eu pour corollaire une réorganisation des itinéraires et le passage, en matière 
d’organisation de l’espace, d’un territoire multi-polarisé en un territoire centralisé (voir 
Collignon 1994 [16]). Et bien sûr, tout le monde note la réduction de la superficie du territoire 
parcouru et de la durée du temps passé dans les campements, “sur le territoire” (“on the land”) 
comme disent les Inuinnait. Et pour finir, ce ne sont plus toutes les familles ni même tous les 
hommes adultes qui parcourent régulièrement ce territoire, mais seulement quelques familles et 
rarement toute la famille. De sorte que le discours dominant, celui des observateurs extérieurs, 
ne cesse de souligner depuis plusieurs décennies une mobilité en régression et la rétraction du 
territoire familier.  

Cependant, le discours des Inuit est différent. On peut bien entendu, tel Michel Onfray7 et 
quelques autres, balayer d’un revers de la main sa pertinence, en arguant qu’ils “ne se rendent 
pas compte”, “n’ont pas le recul nécessaire pour bien apprécier leur situation” et “se bercent 
d’illusions”. Il me semble au contraire qu’on doit le prendre au sérieux, tout comme j’ai tenté 
de le faire à propos de la géographie de l’Arctique inuit8 ou de la pratique de la danse au 
tambour à Ulukhaktok9. Certes, on ne se déplace plus sur le territoire comme on le faisait 
autrefois, et les Inuit du Canada ne sont plus des nomades au sens classique du terme. Mais la 
mobilité reste perçue comme la norme, et chacun se pense et pense l’autre comme un être 
fondamentalement en mouvement. S’agit-il d’un simple retard d’adaptation du discours, de la 
représentation identitaire, à la situation contemporaine ? Un décalage temporel en quelque 
sorte, bien compréhensible de la part d’une société ayant vécu des transformations majeures au 
cours des cinquante dernières années et qui était bien peu équipée intellectuellement pour les 
comprendre, les penser. On perçoit d’emblée tout le paternalisme d’une telle interprétation.  

Prenons donc les Inuinnait au sérieux. La culture valorise la mobilité comme un attribut 
essentiel de la vie – uuman, le cœur, est l’organe dont le battement génère dans les corps la 
chaleur qui permet le mouvement, il y a donc un lien direct entre le fait d’être en vie et le fait 
d’être mobile – et la vie quotidienne des Inuit est effectivement marquée, quand on y regarde 
de près, par une forte mobilité. Une mobilité qui n’est pas celle d’autrefois mais dont les Inuit, 
eux, perçoivent la continuité avec les formes anciennes. Comme pour l’organisation de l’espace 
sur le territoire (Collignon 1993 [16]), comme pour la lecture de l’espace géographique 

                                                             
6 Au nord d’Ulukhaktok, le toponyme “half-way lake” désigne exactement ce type de lieu : à peu près à mi-chemin 
entre le village et un campement très populaire pour la chasse à l’ours polaire au printemps, c’est un dépôt régulier 
d’essence et il arrive qu’on y laisse aussi des réserves de viande quand les traîneaux sont trop chargés. 
7 Voir chapitre 2, page 29. 
8 Voir ma thèse bien entendu (Collignon 1996 et 2006 [15]) mais aussi Collignon 2003 [5]. 
9 Voir chapitre 3, pages 44-45. 



Nouveaux horizons 

 
70 

(Collignon 1996 et 2006 [15]), des éléments ont changé, le contexte a changé, mais le modèle 
conceptuel perdure.  
 
Loin d’avoir autant décliné qu’on aime à le dire, la mobilité inuit s’est surtout reconfigurée. Les 
déplacements s’opèrent désormais plus souvent à l’échelle de l’individu (ou de quelques 
personnes) qu’à celle de la famille nucléaire ou étendue comme autrefois, et se déploient à 
diverses échelles de temps et de distances.  

Les raisons de prendre l'avion pour aller ailleurs sont multiples : un emploi, pour une durée très 
variable, parfois quelques jours seulement par exemple quand il s'agit d'aller faire du baby-
sitting pour des parents ou des amis devant eux-mêmes partir pour quelque temps et n'ayant 
trouvé aucune personne de confiance dans le lieu où ils résident ; une formation ; une 
réunion ; un problème médical ; une fin de grossesse, les services de santé du Nord ayant 
décrété depuis le début des années 1970 que les femmes inuit devaient toutes accoucher dans 
une maternité ; l'accompagnement d'un(e) malade âgé(e) qui ne maîtrise pas suffisamment 
l'anglais et a donc besoin d'un(e) interprète, ou d'un(e) malade très mal en point ; une visite à 
des amis ou parents financée par une rentrée subite d'argent ou une bonne fortune à la loterie 
ou au bingo ; l'envie de prendre des vacances dans une ville du Sud du pays (Edmonton 
notamment, destination très populaire parmi les Inuinnait) ; la cérémonie de remise de 
diplôme à un parent très proche à la fin d'une formation longue (études secondaires en général, 
très rarement post-secondaires) ; les funérailles de parents proches ; un tournoi sportif ; une 
rencontre inuit ou autochtone nationale ou internationale ; une conférence ou un colloque ; 
un échange scolaire ; ou simplement pour les plus aisés l'envie de faire un peu de shopping dans 
de grands magasins, notamment avant Noël.  
 
À propos des distances, on peut distinguer quatre échelles principales :  
(a) L’échelle que l’on pourrait qualifier de locale, celle du territoire habité et parcouru de 

longue date, déjà évoquée ci-dessus ;  
(b) L’échelle que l’on dira régionale des entités administratives fortement marquées par les 

intérêts autochtones (pour le Canada, les territoires administratifs du Nunavut et des 
Territoires du Nord-Ouest) ;  

(c) L’échelle nationale où les villages inuit sont mis en relation avec les grandes villes du 
sud du pays ;  

(d) L’échelle circumpolaire enfin. L’importance de cette dernière ne cesse de croître car elle 
offre la possibilité d’une construction identitaire pan-arctique que la majorité des Inuit 
canadiens considère, non pas comme une alternative mais comme un complément utile, 
voir nécessaire, à une identité nationale qui n’est en aucun cas rejetée et qui est même 
souvent revendiquée. 

Si les mobilités locales s'effectuent par les moyens de transports locaux, familiaux ou individuels 
(bateau et quad en été, traîneau tiré par une motoneige aux autres saisons), toutes les autres 
sont tributaires du transport aérien, assuré par des lignes régulières complétées par des vols 
charters (notamment pour les déplacements aux échelles régionales et circumpolaires effectués 
en groupe à l’occasion d’un événement particulier).  



Pour une étude des mobilités inuit ordinaires 

 
71 

À propos de la durée des temps de déplacements, c’est-à-dire du moment où l’on est ailleurs que 
dans sa maison attribuée, que l’on soit vraiment en mouvement, en train de voyager, aullaqtuuq 
(“il/elle se déplace”), ou arrêté quelque part, les termes de reconfiguration, de transformation 
ou même d’évolution, s’avèrent moins pertinents. En effet, y compris avant la sédentarisation, 
la durée des déplacements était très variable. Il y avait bien sûr la mobilité quotidienne des 
chasseurs, dont la longueur du rayon d’action était variable et proportionnelle, principalement, 
à la durée du jour10 (d’autres facteurs météorologiques pouvant intervenir pour limiter les 
mouvements : tempêtes, blizzards, brouillards). Il y avait ensuite la mobilité des familles, se 
déplaçant d’un site à un autre en fonction des saisons et des mouvements du gibier qui les 
accompagnent. La durée du séjour dans chaque site comme la distance les séparant était très 
variable11. À cette mobilité routinière, s’ajoutaient des déplacements sur de plus longues 
distances et moins fréquents, sans être rares, qui pouvaient concerner toute une famille ou 
seulement quelques uns de ses membres, et étaient motivés par le désir, et/ou le besoin, de 
rencontrer d’autres personnes, qu’il s’agisse d’Inuit, d’Indiens ou – à partir de la fin du XIXe 
siècle ou du début du XXe selon les régions – de Qallunaat12. Enfin, certains individus ou 
certaines familles pouvaient partir seuls pour de très longues périodes, ayant décidé d’aller vivre 
ailleurs pour une durée indéterminée. Ceux-là pouvaient ne jamais revenir, ou réapparaître à 
l’improviste après des années.  

Aujourd’hui, on note la même diversité des durées. On peut partir pour quelques heures, 
quelques jours, une semaine, un mois, un an, des années. Ainsi Mary Uyarartek (née en 1934), 
ma traductrice privilégiée à Ulukhaktok, ne savait pas, à la fin des années 1990, où se trouvait 
son plus jeune frère, Paul Ipilun. Il réapparut à l’improviste en 1999 et s’installa chez elle 
quelque temps. “Il avait tellement vieillit !”13 fut le commentaire de mes amis lors de ma visite 
suivante, alors qu’il était déjà reparti. Lors du décès de son frère aîné, Nicholas Uluariuk, à 
Pâques 2002, on ne savait à nouveau pas où il se trouvait, donc comment le contacter. Il est lui-
même décédé quelques années plus tard, “quelque part dans le Sud”14. 

À propos des fréquences enfin, souvent utilisées par les géographes comme un critère 
permettant d'identifier différents types de mobilités, elles sont aussi très variables. On peut sans 
hésitation qualifier d’intense la mobilité antérieure à la sédentarisation. Aujourd’hui, les 
situations sont plus contrastées. Certains “voyagent”15 toutes les semaines ou presque, d’autres 

                                                             
10 À ce sujet, voir Le Mouel 1978a et b. 
11 À ce sujet, dans son très célèbre Never in anger – Portrait of an Eskimo family (1970) devenu un grand classique de 
l’anthropologie, Jean Briggs, déjà évoquée au chapitre 3, décrit au début de l’ouvrage le démontage et remontage 
du campement de sa famille d’adoption à quelques mètres de distance et à plusieurs reprises en quelques jours au 
moment de la débâcle, et la grande frustration qu’elle en éprouvait. On serait tenté de parler de cas extrême. Ce 
serait pourtant totalement erroné car, pour les Inuit concernés, il n’y avait rien là que de très normal, et de très 
plaisant qui plus est (Briggs 1970, 33). 
12 C’est à dire des êtres humains autres, ni Inuit ni Amérindiens (voir Repères terminologiques au début de ce 
volume). 
13 “He looked so old !” 
14 “Somewhere down South”. 
15 J’emploie le verbe “voyager” de préférence à “bouger” car d’une part le second est, dans notre langage quotidien, 
teinté de reproche (“avoir la bougeotte” n’est pas une bonne chose) d’autre part le premier se rapproche davantage 
de la traduction anglaise adoptée par les Inuit pour le concept aullaq- : “travelling”. Le côté un peu inadéquat, un 
peu étrange, de cet emploi du verbe “voyager” en français me semble lui-même intéressant en ce qu’il signale le 



Nouveaux horizons 

 
72 

une ou deux fois par mois, d’autres encore quelques fois par saison, dans l’année, ou ne sont 
sortis de leur village qu’une fois dans les dix dernières années. Mais au-delà de cette diversité 
dans les fréquences, tous les Inuit se pensent comme fondamentalement mobiles, 
potentiellement constamment sur le départ.  

Une mobilité mal connue 

Cette mobilité reconfigurée reste mal connue. Elle échappe aux recensements de la population, 
qui sont des photographies à un instant T de la localisation de la population et qui, en matière 
de reconstitution des mouvements précédents, ne s’intéressent qu’au changement du lieu de 
résidence officiel. Or, outre que la plupart des déplacements sont ainsi écartés de l’enquête, 
pour bien des Inuit s’installer quelque temps quelque part ne s’accompagne pas d’une 
officialisation du changement de résidence ou même, n’est pas perçu comme un changement 
de ce type car l’idée même de résidence, et de mobilité, n’est pas conçue de la même façon. 
Aussi, à la question du recensement : “Où habitiez-vous il y a 5 ans ?” il n’est pas du tout certain 
qu’ils répondent comme les concepteurs du recensement s’y attendent, et l’interprèteront 
ensuite. Ces problèmes d’interprétations divergentes sont courants et les spécialistes savent 
corriger ces marges d’erreur. Mais s’agissant d’une population restreinte comme les Inuit (à 
peine 40 000 dans l’ensemble du Canada, des côtes du Labrador au delta du Mackenzie), et de 
la connaissance très limitée, voire nulle, que les spécialistes du recensement ont de leur culture, 
la difficulté s’accroît très fortement. Il y a donc un double problème : de pas de temps, et 
d’adaptation des questions aux personnes auxquelles elles s’adressent.  

Par ailleurs, de façon plus générale, le recensement reste assez peu fiable en ce qui concerne les 
Inuit, en raison de sa forme même : les questions fermées, qui suscitent un fort rejet dans une 
culture où il est impoli de poser des questions directes et où l’échange se fonde sur le récit et 
non pas la discussion animée16, et la longueur du formulaire à remplir, qui accroît encore 
l’inconfort ressenti face aux questions lapidaires. 
 
Que le recensement ne collecte pas ce type d’information n’est pas en soi un problème. Cette 
enquête nationale n’est pas faite pour appréhender les mobilités, et encore moins celles d’une 
population particulière. Si la mobilité reconfigurée des Inuit du Canada est aujourd’hui très 
mal connue, la responsabilité en incombe aux chercheurs et à la spécialisation des champs 
disciplinaires.  

L’étude de tout ce qui touche aux populations – natalité, mortalité, migrations – revient aux 
démographes. Or, sauf exception, ceux-ci ne font pas de terrain et travaillent sur des bases de 
données recueillies dans le cadre de vastes enquêtes. Les anthropologues en revanche, font du 
terrain mais ne s’intéressent pas directement à ce qui relève, pour eux, de la démographie. Ils 
ont en outre tendance, en ce qui concerne les études inuit pour le moins, à se concentrer sur 
l’échelle que j’appelle “locale”, celle du territoire habité de longue date et, encouragés en cela 
par les Inuit eux-mêmes, sur les questions de transmission des savoirs inuit vernaculaires (Inuit 

                                                                                                                                                                                              
décalage entre notre façon et la façon inuit d’envisager la mobilité. Travailler au dépassement de 
l’incommensurabilité des savoirs ne doit pas nous conduire à oublier leurs différences, car c’est exactement ainsi 
que se construit l’impérialisme culturel occidental et scientifique.  
16 Voir à ce sujet Collignon 1996 et 2006 [15]. 



Pour une étude des mobilités inuit ordinaires 

 
73 

qaujimajatuqangit17), y compris lorsqu’ils s’intéressent aux plus jeunes. Sous l’effet conjugué des 
préoccupations mondiales et de la quatrième Année polaire internationale (2007-2009)18 ils ont 
aussi, plus récemment, investi la question du changement climatique : la façon dont il est perçu 
et compris par les Inuit eux-mêmes et ses effets sur la culture et l’économie (curieusement, le 
champ politique est peu considéré alors que les Inuit sont parmi les peuples qui ont le plus 
politisé la question climatique19). De sorte que, quand je parle à mes collègues anthropologues 
de la mobilité inuit, ils me parlent aussitôt des transformations des modalités, rythmes et savoirs 
relatifs aux déplacements sur le territoire “local”. Et pour le reste, ils renvoient la balle aux 
démographes. Lesquels répondent que ces mobilités seraient certes intéressantes à étudier mais 
que, d’une part ils n’y ont pas pensé – faute de passer du temps avec les Inuit – et que, d’autre 
part, ils ne peuvent le faire faute de données disponibles.  

On ne sait donc rien, ou presque, de ces mobilités pourtant si importantes pour les Inuit, y 
compris pour ceux qui ne vont jamais nulle part. Les allers et retours des uns et des autres 
rythment la vie sociale des villages inuit et contribuent à la construction de réseaux denses de 
relations dont les significations sont multiples (identitaires, familiales, hiérarchiques, politiques, 
économiques et territoriales). Depuis deux ou trois ans cependant, cette question semble 
émerger discrètement dans quelques projets de recherche. Lors du dernier Congrès de 
l’association IASSA (International Arctic Social Sciences Association), ICASS VII 
(International Congress of Arctic Social Sciences), qui s’est tenu en 2011 à Akureyri (Islande) 
une session en quatre volets était consacrée aux questions relatives à la population, aux 
mobilités, au migrations et aux frontières. Les travaux concernaient principalement l’Alaska, et 
la Sibérie arctique et subarctique.  

 
En géographe éprouvée aux enquêtes de terrain, je considère cette absence de données comme 
une sorte de bénédiction, en ce qu’elle nous met dans une situation où tout est à recueillir, tout 
est à faire, de sorte que l’on pourra le faire exactement comme on le souhaite. Mais c’est aussi 
ce qui a retardé ma prise à bras le corps de la question depuis que j’y ai été sensibilisée en 2003, 
soit il y a presque 10 ans.  

D’une part, j’avais alors d’autres projets en cours, d’autre part, une telle recherche nécessitait la 
mise en place d’un véritable programme, et d’une équipe. Il ne saurait être question de le 
conduire seule si l’on veut lui donner l’ampleur que la question mérite. Pour cela, être 
officiellement “Habilitée à diriger des recherches” est utile. Par ailleurs, et contrairement aux 
projets concernant les savoirs inuit ou les mutations culturelles en cours, l’étude de la mobilité 
inuit n’est inscrite dans aucune urgence. Ce n’est en aucun cas une recherche “de sauvetage”, 

                                                             
17 Voir note 23 du chapitre 1, page 17. 
18 IPY – International Polar Year. La première s’est déroulée en 1882-83, la deuxième en 1932-33, la troisième en 
1957-58. Ces années sont l’occasion d’un effort international marqué en faveur de la recherche scientifique dans 
les régions arctiques et antarctiques. En raison de l’afflux de crédits et d’appels à projets, elles sont l’occasion d’un 
renouvellement des thématiques et des méthodes, mais aussi de la communauté des chercheurs polaires. Alors que 
les trois premières Années polaires avaient été très largement dominées par les sciences de la terre (glaciologie, 
océanologie, climatologie) et dans une moindre mesure de la vie (biologie), la quatrième a vu une entrée 
remarquée des sciences sociales, et des peuples autochtones pour lesquels l’Arctique n’est pas un champ 
d’explorations de toutes sortes mais un lieu de vie.  
19 Voir Collignon 2011 [34]. 



Nouveaux horizons 

 
74 

comme on parle d’archéologie “de sauvetage” et comme certains projets relatifs à la culture 
inuit (les toponymes par exemple) peuvent l’être. Je pouvais donc fort bien attendre d’avoir 
vraiment le temps de m’y consacrer pour le lancer, tout en récoltant entre temps des 
informations ici où là à l’occasion de voyages et discussions informelles, qui ne peuvent en 
aucun cas être considérées comme des données, et traitées comme telles, mais qui ont nourri 
peu à peu ma réflexion discontinue sur la question. De la même façon, j’ai saisi quelques 
colloques et séminaires pour présenter les prémices du projet, autant d’occasions d’enrichir le 
dossier “Mobilités ordinaires des Inuit au XXIe siècle”. Dans le même temps, les géographes 
français qui concentrent leurs recherches sur le monde européen ont progressivement 
reformulé leur appréhension des mobilités ordinaires, de sorte que des rapprochements sont 
aujourd’hui possibles. 

Projet d’enquête : terrains et méthodes 

Le projet que je compte conduire doit, pour arriver à des résultats véritablement intéressants, 
être d’assez grande ampleur, tant du point de vue des terrains d’enquête que des types de 
données recueillies.  

En ce qui concerne les terrains, il conviendra de les multiplier le plus possible. L’Arctique inuit, 
et notamment canadien, peut sembler uniforme aux observateurs extérieurs, d’autant que les 
spécialistes de la langue et de la culture insistent souvent sur le continuum inuit, des rives du 
Détroit de Béring à la côte orientale du Groenland (tout comme d’autres soulignent les 
similitudes en ce qui concerne le milieu physique, climatique et biogéographique). Cependant, 
les spécialistes savent aussi, et les Inuit ne cessent de le leur rappeler, que les différences 
régionales sont importantes, tant du point de vue social et culturel qu’environnemental, et 
historique notamment en ce qui concerne les relations avec les Qallunaat.  

Idéalement, il faudrait pouvoir mener des enquêtes dans les 52 villages et petites villes de 
l’arctique inuit canadien, ainsi qu'à Yellowknife (capitale des TNO, où vivent, séjournent et 
passent un grand nombre d’Inuit, pour des périodes plus ou moins longues) et, plus au sud, 
dans les villes où la présence inuit est marquée : Montréal et Val d’Or au Québec, Ottawa en 
Ontario, Churchill et Winnipeg au Manitoba, Edmonton en Alberta. Bien entendu, c'est 
impossible. Mais il faudrait pour le moins couvrir plusieurs régions infra territoriales ou 
provinciales qui correspondent, grosso-modo, aux différents groupes inuit bien identifiés les uns 
par rapport aux autres, tant par les anthropologues que par les Inuit eux-mêmes – soit cinq à six 
régions sur la douzaine que compte l’Arctique inuit canadien. La taille des villages différant 
grandement, les plus petits comptant à peine plus de 100 habitants tandis que les plus 
importants atteignent le seuil des 3 000 (Iqaluit exclu), il faudra varier les types de localités 
retenues.  

Compte tenu des distances et des conditions d’enquête auprès des Inuit, une telle extension des 
terrains implique que je puisse monter une véritable équipe de recherche, si possible en 
partenariat avec des collègues canadiens. Les premiers jalons pour la mise en place d'un projet 
conjoint avec Chris Southcott, professeur au Département de sociologie de l'Université de 
Lakehead (Nord Ontario) et intervenant au Yukon College de Whitehorse (capitale du Yukon) 
ont été posés au cours de l’hiver 2011-2012. Depuis, les contacts se poursuivent et devraient 
s’intensifier dans les prochains mois.  



Pour une étude des mobilités inuit ordinaires 

 
75 

 
En ce qui concerne le type de données, il conviendra de recueillir des informations tant 
quantitatives que qualitatives. S’agissant d’un phénomène à propos duquel aucune statistique, 
aucun chiffre n’est disponible, nous partons de zéro et la constitution d’une base de données 
numériques est absolument nécessaire. Pour cela, il conviendra en premier lieu de négocier avec 
les compagnies aériennes20 qui desservent les villages inuit afin d’obtenir les chiffres relatifs au 
trafic de passagers, au moins sur les cinq dernières années. Cela devrait permettre de récupérer 
des séries statistiques déjà existantes. On contactera en outre les institutions ayant le plus 
souvent recours à l'organisation de vols charters, notamment les diverses organisations inuit 
régionales et nationales. Il est peu probable qu’elles possèdent des données déjà ordonnées 
relatives aux vols nolisés (charters), mais on peut espérer avoir accès à des rapports d’activités et 
comptes financiers dont on pourrait extraire des données intéressantes. Enfin, il faudra 
compléter ces données par des enquêtes courtes auprès d’un large échantillon d’Inuit de toutes 
les régions de l’Arctique canadien.  

J’ai évoqué en plusieurs occasions21, et dans le troisième chapitre de ce volume ainsi qu'au 
début de ce cinquième chapitre, l’inadéquation des enquêtes par questionnaires avec la 
conception inuit de l’échange. Cependant, il semble difficile de ne pas y recourir dans le cadre 
de ce projet. Afin de limiter l’inconfort que suscite ce type d’enquête, j’envisage de le conduire 
exclusivement dans les principaux aéroports qui desservent les villages arctiques, dans les zones 
d’embarquement où les Inuit attendent leur vol, souvent longtemps et sans avoir rien d’autre à 
faire que d’attendre et regarder autour de soi. Pour les aéroports tels qu'Iqaluit, Yellowknife, 
Inuvik et je pense Goose Bay cela ne devrait pas poser de problème car les salles 
d’embarquement sont des zones ouvertes, les compagnies n’opérant pas de contrôle des 
passagers et de leurs bagages à main en partance pour le Nord avant leur montée dans l’avion, 
même depuis le traumatisme du 11 septembre 2001. Dans les aéroports du Sud en revanche 
cela nécessitera l’obtention d’accréditations. Je compte ici sur l’expérience acquise en la matière 
par mes collègues de l’équipe P.A.R.I.S de l’UMR Géographie-Cités. Ces questionnaires 
consisteront en 10 à 12 questions maximum relatives au voyage du jour et aux voyages 
précédents au cours de l’année d’abord, des cinq dernières années ensuite. Il importe de s’en 
tenir à un nombre limité de questions si l’on veut éviter de décourager l’interlocuteur/trice et 
obtenir des réponses de qualité. Il est à ce titre essentiel que l’ensemble tienne sur une page.  

Aussi nécessaires soient-elles, ces données statistiques ne sauraient à elles seules nous dire quoi 
que ce soit de réellement important à propos des mobilités ordinaires des Inuit d’aujourd’hui. 
Elles donnent une idée générale de l’intensité des déplacements, mais ne disent rien du sens 
qu’ils ont pour ceux qui les effectuent, et ceux qui les côtoient. Pour appréhender ce sens, il 
convient de changer d’échelle et de méthode. Passer des cohortes de voyageurs aux personnes, 
de la série chiffrée et du questionnaire aux entretiens approfondis, sans jamais oublier la valeur 
de l’observation et des discussions informelles – discutée dans le chapitre 3 de ce volume.  

                                                             
20 Deux compagnies se partagent l’essentiel du marché, First Air (pour le Nunavut et les TNO) et Air Inuit (pour le 
Nunavik, nord Québec), toutes deux à capitaux inuit. En outre, des compagnies plus petites opèrent 
régionalement.  
21 Voir notamment la version publiée de ma thèse, 1996 pour la version française, 2006 [15] pour la version 
anglaise, dans laquelle cette question est traitée dans l'Annexe 2. 



Nouveaux horizons 

 
76 

Ces entretiens, peu directifs, suivront le mode de conversation normal en culture inuit : le récit. 
Il s’agira de susciter de la part des interlocuteurs le récit de certains de leurs voyages, en leur 
laissant toute liberté pour construire leur narration et décider de son contenu. Afin que 
l’échange ne soit pas factice, le/la chercheur(e) devra également faire le récit de certains de ses 
voyages, en prenant soin cependant de ne pas imposer, ce faisant, un modèle de récit-type que 
les Inuit se sentiraient obligés de suivre. Les entretiens pourront s’appuyer sur la consultation 
commune de photographies relatives à tel ou tel voyage car, comme d’autres chercheurs 
travaillant avec les Inuit, je sais d’expérience à quel point la photographie est prisée de ces 
derniers et susceptible de fonctionner comme un déclencheur de récit. Pour les mêmes raisons, 
on n’hésitera pas à consulter ensemble cartes et atlas. A propos de photographies, le projet 
actuellement en cours avec Fabienne Joliet et Véronique Antomarchi, consacré à l’imagibilité 
inuit, entre de toute évidence dans ce projet plus vaste. Plus précisément, il sera pour moi 
l’occasion de poser les premiers jalons de l’enquête qualitative de terrain, puisque je vais 
conduire mes enquêtes relatives au volet qui me revient – l'analyse des photographies prises par 
les Inuinnait lorsqu'ils sont en voyage hors du territoire environnant – au début de l'année 
2013.  

Conduire de tels entretiens n’est pas chose facile. Cela requiert du temps, non seulement parce 
que chaque entretien peut se dérouler en plusieurs rencontres mais parce que, avant même de 
pouvoir en conduire un, il faut avoir établi une relation de confiance, un désir de partage 
d’expériences, entre chercheur(e) et cherché(e). De plus, il faut compter sur l’effet boule de 
neige, qui fait que dans les premiers jours peu de choses se passent, peu d’interlocuteurs 
acceptent de tenter l’expérience, et que plus le temps avance plus les échanges se multiplient, 
sans oublier la qualité croissante des échanges informels, en raison d’une meilleure 
compréhension collective du projet de recherche qui permet à chacun d’inventer diverses 
façons d’y contribuer, y compris indirectement – comme Simon Kataoyak sut si bien le faire 
autrefois. Dans le cas où le/la chercheur(e) est déjà familier du ou des villages où l’enquête est 
menée, le temps passé sur place avant le début des entretiens peut être assez court, mais un 
certain temps est cependant toujours nécessaire22. Lorsqu’en revanche il/elle découvrira le ou 
les villages de l’enquête, et parfois même la société inuit, un temps plus long devra bien 
entendu être prévu si l’on souhaite que les résultats soient de qualité. Ce sera notamment le cas 
pour les deux ou trois doctorants ou post-doctorants que j'espère pouvoir impliquer dans ce 
projet.  

Accepter le principe d’entretiens très peu directifs, favorisant la narration, implique que l’on 
renonce à obtenir par cette voie certaines informations, notamment les informations les plus 
factuelles. La solution de facilité consiste à recourir pour celles-ci aux questionnaires, mais ce 
serait renier les principes exposés au chapitre 3 dans ce volume, et à l’exigence d’une conduite 
véritablement éthique de la recherche, respectueuse du principe que la fin ne saurait justifier les 
moyens et que l’on ne saurait donc imposer à nos interlocuteurs une forme d’enquête qui les 
rebute23. Les enquêtes par questionnaires prévues dans les aéroports sont à mon sens 

                                                             
22 Sur la question du décalage entre le temps du chercheur et le temps des cherchés, sur le terrain, voir Collignon 
2010 [9], “l’éthique et le terrain”.  
23 Voir Collignon 2010 [9]. 



Pour une étude des mobilités inuit ordinaires 

 
77 

acceptables car il s’agira là de personnes pour la plupart inconnues de l’enquêteur/seuse, pour 
lesquelles il sera assez facile de refuser de participer à l’enquête. Par ailleurs, elles se trouveront 
dans un lieu particulier, différent, un entre-deux (pour ne pas dire un “non-lieu” car comme 
beaucoup d’autres j’ai une certaine réserve par rapport à ce concept devenu très populaire) où 
l’inhabituel est susceptible d’être mieux accepté, ne serait-ce que parce qu’il vient rompre la 
monotonie de l’attente24. L’observation prolongée et les discussions informelles auront 
justement pour fonction, entre autres, de pallier ces défauts d’informations. Mais cela exige une 
bonne intégration dans la vie quotidienne des villages et au moins de quelques familles. 
 
On notera peut-être avec surprise que je ne parle pas ici de projet de film documentaire en lien 
avec cette recherche. C'est qu'il est encore pour moi trop tôt et que je ne suis pas encore en 
mesure de penser à ce qu'il sera intéressant de faire en ce domaine. L'enquête à venir l'hiver 
prochain sur l'imagibilité inuit devrait être l'occasion, aussi, de commencer à penser à cet aspect 
du projet. 

On l’aura compris, ce projet est aussi une expérience de réconciliation de méthodes, pour ne 
pas dire de paradigmes, qui ont beaucoup divisé la géographie humaine ces trente dernières 
années. Mais les enjeux ne sont pas seulement méthodologiques.  

Comprendre ces mobilités, un enjeu pour les Inuit et un enjeu scientifique 

En Arctique inuit peut-être plus qu’ailleurs, la littérature scientifique influence fortement les 
représentations que les Inuit ont d’eux-mêmes25. Ils sont d'ailleurs très soucieux de ce qui s’écrit 
sur eux. D’une part parce qu’ils ont compris, notamment avec les campagnes de Greenpeace et 
quelques autres associations de défense de l’environnement et des espèces animales perçues 
comme en danger, mais aussi dans leurs rapports avec l’administration canadienne, à quel point 
leur bien-être dépend de l’image que les Qallunaat ont d’eux. Mais aussi parce qu’ils sont 
directement affectés par ces discours qui percolent dans leur propre compréhension d’eux-
mêmes.  

En matière de mobilité le discours dominant insiste je l'ai dit sur la sédentarité et ses effets 
néfastes sur les sociétés inuit locales. Les Inuit doivent ainsi gérer deux discours contradictoires 
à leur endroit : le discours externe qui ne cesse de leur répéter qu’ils sont aujourd’hui arrêtés, et 
leur propre discours qui, dans les adresses aux uns et aux autres mais aussi dans le rapport aux 
perspectives d’un voyage quel qu’il soit, continue de dire qu’ils sont un peuple mobile. On 
pourrait estimer que cela n’est pas un problème, que les Qallunaat peuvent bien penser ce qu’ils 
veulent, et les Inuit aussi. Ce serait ignorer la perméabilité de la culture inuit aux influences 
extérieures – ce qui est l’une de ses forces – et le pouvoir prescriptif du discours scientifique, 
discours dominant qui s’arroge le droit de définir l’Autre, tous les Autres (et même l’ensemble 
du monde) qui se trouvent dans l’impossibilité de sortir de cette définition, comme l’a 

                                                             
24 Notons cependant que quiconque est déjà entré dans une salle d’embarquement occupée en majorité par des 
Inuit aura remarqué à quel point l’ambiance décontractée et silencieuse associée aux postures des corps sagement 
assis sur les bancs-chaises transforme cet ailleurs anonyme en un lieu incontestablement inuit. On pourrait aussi 
bien se trouver dans la salle du Conseil municipal, ou dans la salle des fêtes, de n’importe quel village inuit avant 
le début de la réunion, ou des festivités. 
25 À ce propos, l’ouvrage déjà ancien d’Ann Fienup-Riordan, Eskimo essays (1990), est très éclairant. 



Nouveaux horizons 

 
78 

magistralement montré Edward Said (1978). L’efficacité du discours scientifique tient pour une 
bonne part à sa formalisation, et à ses qualités argumentatives et démonstratives. Que valent 
quelques tournures de phrases et quelques attitudes à côté d’un article scientifique fondé sur 
une série de faits et de mesures transformés en données dûment analysées ? C’est aussi cela, 
parmi d’autres choses, qui est en jeu dans la recherche d’un savoir universel où dialoguent 
vraiment savoir scientifique et savoirs vernaculaires. 

S’il importe donc de mieux connaître les mobilités ordinaires des Inuit d’aujourd’hui, et de 
justement montrer que les déplacements qui s’effectuent hors du territoire local, exigeant que 
l’on prenne l’avion, n’ont rien d’exceptionnel et sont bien, au contraire, ordinaires, c’est 
d’abord pour conforter le discours des Inuit sur eux-mêmes et mettre fin à une contradiction 
dommageable à de multiples titres, y compris psychologiques. C’est aussi afin de contribuer, par 
une meilleure connaissance de ces mouvements, aux réflexions en cours en matière de politique 
des transports au sein de l’Arctique inuit, mais aussi de politiques sociales visant à améliorer le 
bien-être de la population. Je pose que favoriser la mobilité des Inuit, à toutes les échelles et 
non pas seulement sur le territoire habité et parcouru de longue date, participe de 
l’amélioration de leurs conditions de vie au quotidien et de l’estime de soi, ainsi que de la 
construction d’un rapport apaisé à leur identité et à leur culture, et à leur place dans la 
géographie canadienne en minimisant leur position marginale, éloignée de tout et en particulier 
des hauts-lieux d’une identité nationale à laquelle ils adhèrent fortement26. 
 
L’enjeu d’une étude approfondie des mobilités inuit ordinaires est aussi scientifique, et 
concerne plus particulièrement la recherche en géographie humaine. Ces dernières années ont 
en effet vu se développer une nouvelle approche de la notion de mobilité, jusque là assez 
strictement circonscrite au champ des migrations internationales de travail d’une part, des 
migrations pendulaires d’autre part, et des déplacements touristiques enfin, et à une approche 
plutôt statistique. C’est d’abord dans le cadre des travaux sur les migrations internationales 
qu’ont émergé des approches plus qualitatives autour des notions de parcours migratoires et de 
la mise en évidence de territoires réticulaires complexes tissés par les multiples mouvements des 
migrants.  

Les études de la mobilité se sont diversifiées, s’intéressant notamment à la question de ce qui se 
joue dans le mouvement lui-même. Jusqu’à présent, on s’était surtout intéressé aux points de 
départ et d'arrivée, le déplacement lui-même restant une sorte de boîte noire – une négligence 
qui me semble liée à la culture foncièrement sédentaire des géographes occidentaux, et plus 
encore européens. L’expérience ontologique du voyage suscite un intérêt nouveau, 
qu’accompagnent des approches renouvelées où les enquêtes qualitatives trouvent davantage 
leur place27.  

Des groupes de travail, formels et informels, mono-disciplinaires au sein de la communauté des 
géographes mais aussi pluri-disciplinaires à l’intérieur des sciences sociales, se mettent en place 
depuis peu, afin de mieux appréhender les mobilités, à toutes les échelles de temps et de 
                                                             
26 À propos de l’intégration des hauts-lieux de la nation dans le territoire inuit voir Collignon 1999 [17]. 
27 Voir par exemple l’étude de J.-B Frétigny sur le train en Italie (2011), et ses recherches en cours sur la 
recomposition du rapport à l’espace des populations sous l’effet des mobilités, à travers l’étude de grands aéroports 
européens.  



Pour une étude des mobilités inuit ordinaires 

 
79 

distance, et à diverses échelles sociétales, de la personne aux diverses formes de collectivités, en 
passant par la famille.  

Il me semble qu’une étude des mobilités ordinaires, reconfigurées, d’une population dont la 
culture s’inscrit dans un rapport mobile à l’espace, au territoire, et à l’altérité, a beaucoup à 
apporter à ces travaux foisonnants et à l’effort de réflexion théorique en cours. L’enjeu 
scientifique n’est donc pas de contribuer par une étude empirique de plus au socle de 
connaissance sur les multiples formes de mobilités mais bien de participer à une meilleure 
compréhension de la façon dont la mobilité façonne la géographie des sociétés humaines, c’est-
à-dire la façon dont ces dernières donnent sens à l’expérience, personnelle et collective, d’être 
humains sur la terre.  

C’est pourquoi ce projet de recherche s’inscrit dans deux programmes plus vastes. D’une part le 
programme quadriennal (2011-2015) “Avativut – ce qui nous environne", volet "Espaces de 
circulation et mobilités humaines” du GDR 3062 "Mutations polaires", pour lequel il s’agit 
d’étudier, en Sibérie et en Arctique inuit, les mobilités humaines à toutes les échelles de temps 
et de distance, en insistant moins sur les itinéraires que sur le sens que ces mouvements 
prennent, tant pour ceux qui les vivent que pour ceux qui n’en sont que les spectateurs, 
position plus souvent subie que choisie. D’autre part le programme quinquennal (2014-2018) 
de mon UMR, Géographie-cités : “La mobilité comme nouveau paradigme des territorialités”. 
En dépit des caractères très différents des méthodes et des terrains nous pensons qu’il y a 
matière à des échanges fructueux autour des significations de circulations à géométrie variable. 
Par ailleurs, ce projet entre en résonnance avec les études conduites par le groupe de recherche 
SFB 586 Difference+Integration (Max Planck Institute for Social Anthropology et Leibniz 
Institute for Regional Geography, U. de Leipzig et U. de Halle-Wittemberg) avec lequel j'ai 
entamé une coopération scientifique à l'occasion de leur invitation à participer au symposium 
"Nomadic and Indigenous Spaces" qui s'est tenu en février 2011 à Leipzig. 

 
 

 
 



Nouveaux horizons 

 
80 

 

 



 

   

81 

 

CONCLUSION 

Pour une éthique géographique 

(Ulukhaktok, août 2003 ©A. Rideau) 

 
 
Dans la formation à la recherche des géographes français, encore aujourd'hui, il est rare que 
l'on parle de l'éthique de la recherche. Et lorsque le mot est prononcé, c'est le plus souvent de 
déontologie qu'il est en fait question, soit des “bonnes pratiques” à respecter entre chercheurs. 
Une jeune chercheure suisse me faisait récemment remarquer que, lorsque l'on parle éthique 
aujourd'hui, la plupart des collègues répondent aussitôt “plagiat”, et enchaînent sur les 
difficultés nouvelles qui ont émergé en ce domaine avec la montée en puissance de la toile 
internet et de la diffusion des informations sous forme électronique1.  

Dans la formation que j'ai reçue à la fin des années 1980 comme dans celle que l'on dispense 
aujourd'hui à nos étudiants de géographie de l'université de Paris 1 et à ceux de l'université de 
Bologne2, il n'y a pratiquement pas de place réservée aux questions éthiques. J'y consacre, dans 

                                                             
1 Irène Hirt, Paris, 2 juin 2011, communication informelle. 
2 Où j'enseigne également, voir volume 2 de ce dossier. 



Conclusion 

 
82 

ces deux établissements, deux heures de cours par an (à Paris 1, pendant longtemps, le volume a 
même été réduit à ½ h), complétées à Paris 1 par quelques moments dans le cours consacré en 
première année de Master au terrain en géographie humaine. En 2011 ma collègue Marianne 
Blidon a organisé un Atelier “éthique” de 15 h pour l'école doctorale de géographie de Paris, 
qui rassemble des étudiants des universités de Paris 1, Paris 4 et Paris 7. Tout cela ne fait pas 
beaucoup. Tout cela frise le ridicule au regard des cours semestriels consacrés à cette question 
dans la plupart des cursus – de géographie comme des autres disciplines – offerts par les 
universités canadiennes et états-uniennes. 

J'ai cependant été alertée très tôt dans ma carrière de chercheure sur les problèmes éthiques que 
pose la recherche sur le terrain. D'une part parce que mes travaux portaient sur un peuple qui 
dès les années 1980 s'est employé à sensibiliser les chercheurs sur cette question, en mettant en 
place, en collaboration avec ces derniers, une charte éthique pour la conduite de la recherche 
sur son territoire. D'autre part grâce aux relations tissées dès le début de mes recherches 
doctorales avec mes collègues universitaires canadiens, bien plus au fait que leurs comparses 
français des exigences en ce domaine. J'ai relaté dans l'introduction de mon article “L'éthique et 
le terrain” (2010 [9]) les conditions de cette rencontre de l'éthique, et mon incompréhension 
initiale face à une liste qui, sur un ton comminatoire, indiquait ce qu'il fallait faire et ce qu'il 
fallait ne pas faire sur le terrain, et en amont comme en aval de celui-ci, pour mériter le label de 
“chercheur éthique”. 

La réticence qui se mêlait à mon incompréhension est très largement partagée parmi les 
chercheurs français en sciences sociales. Les tentatives nord-américaines3 de normalisation de 
l'éthique de la recherche sont perçues dans l'hexagone comme des injonctions moralisatrices et 
comme une tentative de prise de contrôle de la recherche, dont on s'attache à défendre la 
liberté. La publication à l'automne 2010 de l'ouvrage Enquêter de quel droit ? Menaces sur l'enquête 
en sciences sociales4 a renforcé s'il était besoin cette méfiance, en insistant sur les situations très 
difficiles dans lesquelles se sont retrouvés certains chercheurs qui se pensaient “dans leur bon 
droit” et se sont retrouvés sur les bancs de tribunaux, lâchés de surcroît par leur institution, 
CNRS ou Université selon les cas.  
 
Pourtant, comme je l'ai expliqué et (j’espère) bien défendu dans mon article de 2010, la 
question de l'éthique de la recherche, sur le terrain comme entre les murs de nos institutions, 
dans nos salles de cours comme dans nos bureaux ou nous élaborons, projetons, analysons et 
écrivons, mérite d'être prise au sérieux. De mes ancrages à mes projets, des références sur 
lesquelles je construis mon positionnement aux méthodes que je m'emploie à promouvoir en 
situation d'enquête et jusqu'à mes explorations en écriture, on l'aura senti peut-être, la question 
de la responsabilité du chercheur, et avec elle celle de l'éthique de la recherche, traverse tout 
mon travail. Et si je n'ai que très récemment publié à ce propos c'est que, comme je l'ai écrit 
dans ladite publication, il m'a fallu beaucoup de temps pour parvenir à maîtriser suffisamment 
la question pour pouvoir à la fois présenter une lecture critique des initiatives nord-américaines 

                                                             
3 J'exclus le Mexique de cet ensemble nord-américain dont la cohérence est ici culturelle et juridique bien plus que 
“géographique” – les collègues mexicains et mexicanistes approuveront je pense ce redécoupage. 
4 Laurens S. et Neyrat F (dir.), 2010.  



Conclusion 

 
83 

en la matière et inviter mes collègues à prendre en considération les questions très pertinentes 
qu'elles posent, à défaut d'y apporter des réponses tout à fait convaincantes.  

Aussi j'envisage cet article non comme une synthèse un peu définitive mais comme un jalon à 
l'intérieur d'un parcours de réflexion appelé à s'approfondir. Maintenant que les bases sont à 
peu près claires, c'est à la dimension géographique de l'éthique que je me propose de réfléchir. 
Non pas pour dresser une géographie de l'éthique, où l'on proposerait une sorte de tour du 
monde des situations vis-à-vis de cette question, ni pour proposer une géographie (comme 
discours ou comme pratique) éthique, mais pour plaider pour une éthique géographique.  

En effet, si les propositions nord-américaines en matière d'éthique sont peu convaincantes, c'est 
qu'elles sont animées par un souci normatif qui a pour corollaire la formalisation de l'éthique, 
qui se transforme alors en une série de règles. Cette formalisation est aussi une standardisation 
qui, dans une logique très judiciaire, rapporte l'infinie variété des situations possibles à 
quelques cas de figure. Or, cette façon de procéder est fondamentalement anti-éthique, car 
l'éthique, contrairement à la morale, est nécessairement inscrite dans une relation et se négocie 
en fonction de chaque situation. Elle ne peut être figée – elle y perdrait tout son sens. C'est 
dans cette perspective que j'affirme que l'éthique sera géographique, ou ne sera pas. 
Géographique, c'est-à-dire soucieuse de ne jamais oublier la rugosité de l'espace géographique, le 
fait que "ici" n'est pas "là-bas", que chaque point du globe est différent en raison du sens que lui 
donnent chaque personne et chaque collectif, un sens qui est toujours pris, comme le sable est 
pris dans le ciment, dans un contexte temporel et spatial particulier, et plus globalement dans 
un contexte culturel et une langue spécifiques. Cet "ici" et ce "là-bas" ne sont pas seulement des 
lieux topographiques. Ce sont aussi des situations, des paroles dites et/ou écrites, des modes de 
pensée. C'est avec tout cela que chaque chercheur doit travailler, avec les cherchés, à la 
construction d'une relation éthique. Dans cette délicate opération, toujours à recommencer, les 
règles et autres recommandations ne peuvent être que des garde-fous.  

 
Ce plaidoyer pour une éthique géographique est un autre horizon de recherche, que je me 
propose d'explorer en collaboration avec une équipe constituée au printemps 2011 par l'envoi 
d'une invitation aux participants à l'Atelier “Ethique” de l'école d'été de géographie sociale 
tenue à Rennes à l'automne 2006 à reprendre ensemble la question, invitation étendue 
progressivement à d'autres collègues intéressés. Une première journée de travail s'est déroulée le 
2 juin 2011, une autre devrait suivre dans les prochains mois. Nous avançons. Lentement. Mais 
nous avançons. 

 

 

 



Conclusion 

 
84 

 
 
 

 



 

   

85 

 

REFERENCES CITEES 

 

(Buddy Alikamek et Beverly Memogana, Uyarartuuq, mai 1992 ©B. Collignon) 

 
 
NB : Pour les ouvrages traduits de l’anglais ou de l’italien je donne en première référence le texte 
original, suivie de celle de la traduction française. D'une part, parce que j'ai lu la plupart de ces 
publications dans la langue de leur rédaction. D'autre part, parce qu'entre la date de la première 
parution en langue originale et celle de la première traduction en français il peut s'écouler un temps 
significatif. Or, pour bien comprendre un texte il convient de pouvoir le situer correctement dans le 
contexte historique de sa rédaction, tout comme il importe pour en comprendre la réception en France 
de pouvoir situer correctement le moment de sa traduction.  
 

BEAUCHER Solene, 2010, Regarder aux côtés - Autour d'une expérience de vidéo participative avec des femmes 
sans-papiers, Université de Genève, Master de Géographie – Tapuscrit non publié. 

BERGER Paul et LUCKMANN Thomas, 1966, The social construction of reality, New-York, Doubleday. 
Traduction française : 1996, La construction sociale de la réalité, Paris, Armand Colin. 

BERQUE Augustin, 1996, Être humains sur la Terre. Principes d'éthique de l'écoumène, Paris, Gallimard. 

BESSE Jean-Marc, 2004, “Le paysage, entre le politique et le vernaculaire. Réflexions à partir de John 
Brinckerhoff Jackson”, ARCHES (Bucarest), 6, p. 9-27. 

BONDI Liz et DOMOSH Mona, 1992, “Other figures in other places: on Feminism, Postmodernism and 
Geography”, Environment and Planning D: Society and Space, 10-2, p. 199-215. Traduction 
française : 2001, in Staszak J.-F. et alii (eds), Géographies anglo-saxonnes – tendances contemporaines, 
Paris, Belin, p. 63-79.  

BRET Bernard, 2002, “Justice et territoire une réflexion à partir du cas brésilien”, Strates, numéro hors-
série en hommage à Michel Rochefort ; http://strates.revues.org/document531.html 

 

http://strates.revues.org/document531.html


Références citées 

 
86 

BRIGGS Jean, 1970, Never in anger – portrait of an Eskimo family, Cambridge (Mass.), Harvard University 
Press. 

BRINCKERHOFF JACKSON John, 1984, Discovering the Vernacular Landscape, New Haven, Yale University 
Press. Traduction française : 2003, À la découverte du paysage vernaculaire, Paris, Actes Sud / Ecole 
nationale supérieure du paysage.  

BROWAEYS Xavier, 1999, “Géographie, image et vidéo”, L’information géographique, 63-1, p.25-32. 

BROWAEYS Xavier, 2001, “Enseigner l’image en géographie. Une expérience universitaire”, Bulletin 
d’Intergéo, 1, p. 11-18. 

CAHILL Caitlin, 2007, “The Personal is Political: Developing new subjectivities through participatory 
action research”, Gender, Place & Culture: A Journal of Feminist Geography, 14-3, p. 267-292. 

CHAKRABARTY Dipesh, 2000, Provincializing Europe – Postcolonial Thought and Historical Difference, 
Princeton, Princeton University Press. Traduction française : 2009, Provincialiser l’Europe. La 
pensée postcoloniale et la différence historique, Paris, Editions Amsterdam. 

CHENET Marie, SIMOES Luisa, et LAURENT Quentin, 2011, “Pratique et enseignement de l’audiovisuel 
en géographie, Echogéo, 18, 6 p. - http://echogeo.revues.org/12734 

CHIVALLON Christine, 2012, Espace et anthropologie. Approches des sociétés antillaises et de leur violence 
fondatrice depuis les entre-deux disciplinaires, Paris, EHESS, Dossier de HDR volume 1 – texte inédit, 
tapuscrit non publié.  

CHIVALLON Christine, 2001, “Les geographies feministes. Un plaidoyer convaincant pour la 
constitution de connaissances ‘situées’”, in Staszak J.-F. et alii (eds), Géographies anglo-saxonnes. 
Tendances contemporaines, Paris, Belin, p. 57-63. 

COLLIGNON Béatrice, 2011 [34], “Les Inuit et le changement climatique”, in Tabeaud M. et Kislov A. 
(dir.), Le changement climatique. Europe, Asie septentrionale, Amérique du Nord. 4e Dialogues européens 
d’Evian, Allonzier (Haute Savoie), EURCASIA, p. 141-151. 

COLLIGNON Béatrice, 2010 [9], “L’éthique et le terrain”, L’information géographique, 74-1, p. 63-83. 

COLLIGNON Béatrice, 2007 [8], “Note sur les fondements des postcolonial studies”, EchoGéo, 1, 9 p. 
http://echogeo.revues.org/2089 

COLLIGNON Béatrice, 2006 [15], Knowing places – The Inuinnait, Landscapes and the Environment, 
Edmonton, CCI Press (University of Alberta). 

COLLIGNON Béatrice, 2005 [14], “Que sait-on des savoirs géographiques vernaculaires ?”, BAGF - Bulletin 
de l’Association de géographes français, 3, p. 321-331. 

COLLIGNON Béatrice, 2004 [13], “It’s a long way to the Other. Geographers and geographic knowledge”, 
Geojournal, 60-4, p. 375-379. 

COLLIGNON Béatrice, 2004 [21], “Images arctiques et savoir géographique” in Debarbieux B. et alii. 
(dir.), Objectiver, visualiser, jouer : comment penser et figurer l’espace géographique ?, Genève, CUSO, 
Cahiers de Géographie, 5, p. 87-94. 

COLLIGNON Béatrice, 2004 [23], “Recueillir les toponymes inuit. Pour quoi faire ?”, Etudes Inuit Studies, 
28-2, p. 89-106.  

COLLIGNON Béatrice, 2003 [5], “Quelle géographie pour le territoire inuit ?”, in Huret P. (ed.), Les Inuit 
de l’arctique canadien, Québec, CIDEF-AFI (U. Laval), p. 35-48. 

COLLIGNON Béatrice, 2001 [3], “La géographie radicale : à la recherche d'un nouveau souffle”, in 
Staszak J.-F. et alii (eds), Géographies anglo-saxonnes. Tendances contemporaines, Paris, Belin, p. 131-
138 (et 138-165). 

COLLIGNON Béatrice, 2001 [26], “Esprit des lieux et modèles culturels : la mutation des espaces 
domestiques en Arctique inuit”, Annales de géographie, « Espaces domestiques », 110-620, p. 383-
404.  

http://echogeo.revues.org/12734
http://echogeo.revues.org/2089


 

 
87 

COLLIGNON Béatrice, 2000 [12], “Les savoirs géographiques vernaculaires ont-ils une valeur ?” in 
Michaud Y. (dir.), Qu’est-ce que la société ? Université de tous les savoirs, vol. 3, Paris, Odile Jacob, 
p. 103-112. 

COLLIGNON Béatrice, 1999 [17], “Les fondements territoriaux de l’identité inuit d’hier et 
d’aujourd’hui”, in Bonnemaison J. et alii (dir.), Les territoires de l’identité, Paris, L’Harmattan, 
p. 93-109. 

COLLIGNON Béatrice, 1999 [2], “La geografía cultural in Francia : un estado de la cuestión”, Documents 
d’Analisi Geografica, 34, p. 103-117. 

COLLIGNON Béatrice, 1998 [1], “Quelques remarques à propos de la géographie culturelle”, Cybergéo, 
55, http://cybergeo.revues.org/5315 

COLLIGNON Béatrice, 1996, Les Inuit – ce qu’ils savent du territoire, Paris, L’Harmattan.  

COLLIGNON Béatrice et ROMANI Cesare, 2010, “Teaching video documentary making to Masters 
students in geography”, IVSA (International Visual Sociology Association) Annual Congress, 
Bologne, juillet 2010. Communication orale non publiée pour l’heure. 

COLLIGNON Béatrice et STASZAK Jean-François, 2001 [6], “Que faire de la géographie postmoderniste ?”, 
L’espace géographique, 1, p. 38-41. 

COLLIGNON Béatrice et STASZAK Jean-Francois, 1997 [31], “Evolution du discours géographique : 
l’Arctique canadien dans les trois premières Géographie Universelle”, in Augustin J.-P. et 
Berdoulay V. (dir.), Modernité et tradition au Canada, Paris, L’Harmattan, p. 153-175 

CRUIKSHANK Julie, 1984, “Oral tradition and scientific research: approaches to knowledge in the 
North”, ACUNS—Social Science in the North - Communicating Northern Values, Occasional Papers, 9, 
p. 3-23. 

CUSSET François, 2003, French Theory. Foucault, Derrida, Deleuze & Cie et les mutations de la vie intellectuelle 
aux Etats-Unis, Paris, La Découverte. 

DI MEO Guy, 2006, “Des classes aux formations socio-spatiales : éléments d'épistémologie de la 
géographie sociale”, Travaux de l'Institut de géographie de Reims (TIGR), 125-126, p. 33-39. 

DI MEO Guy, 1991, L'homme, la société, l'espace, Paris, Anthropos. 

DIKEÇ Mustafa, 2010, “Colonial minds, postcolonial places”, Antipode, 42-4, p. 801-805. 

DULEAU Robert et PITTE Jean-Robert (dir.), 1998, Géographie des odeurs, Paris, L’Harmattan. 

FARINELLI Franco, 2012 (à paraître), “Géographie et philosophie”, in Lévy J. et Lussault M. (dir.), 
Dictionnaire de la géographie et de l'espace des sociétés, 2nde édition, Paris, Belin. 

FARINELLI Franco, 2009, La crisi della ragione cartografica, Turin, Einaudi. 

FARINELLI Franco, 2003, Geografia. Un'introduzione ai modelli del mondo, Turin, Einaudi. Traduction 
française : 2009, De la raison cartographique, Paris, CTHS. 

FARINELLI Franco, 1999, “Bologne, ou de la pédagogie des choses”, in Lévy B. et Raffestin C. (dir.), Ma 
ville idéale, Genève, Metropolis, p. 167-186. 

FIENUP-RIORDAN Ann, 1990, Eskimo Essays - Yup'ik lives and how we see them, New Brunswick (NJ), 
Rutgers University Press. 

FRETIGNY Jean-Baptiste, 2011, “Habiter la mobilité : le train comme terrain de réflexion”, L’information 
géographique, 75-4, p. 110-124. 

GOFFMAN Erving, 1959, The presentation of self in every-day life, Anchor books. Traduction française : 
1973, La mise en scène de la vie quotidienne, 2 volumes, Paris, Editions de Minuit. 

GOULET Jean-Guy (dir.), 2011, De l’observation participante à l’observation de la participation : la 
transformation de l’anthropologue par le terrain – Anthropologie et Sociétés, numéro thématique, 35-3. 

GRATALOUP Christian, 2009, L’invention des continents. Comment l’Europe a découpé le Monde, Paris, 
Larousse. 

http://cybergeo.revues.org/5315


Références citées 

 
88 

GRATALOUP Christian, 2005, “L’identité de la carte”, Communications, 77, p. 235-251. 

GRATALOUP Christian, 1997, “L'imagerie des géographes”, in Knafou R. (dir.), 1997, L'état de la 
géographie – Autoscopie d'une science, Paris, Belin, p. 385-408. 

GUIU Claire, 2009, “Les géographies sonores : rythmes et contrepoints”, in Raibeaud Y. (dir.), Comment 
la musique vient-elle au territoire ?, Bordeaux, MSHA, p. 29-58. 

HANCOCK Claire (dir.), 2013 (à paraître), Géographies anglophones – nouvelles tendances contemporaines, 
Paris, Belin. 

HANCOCK Claire, 2011a, “Le corps féminin, enjeu géopolitique dans la France post-coloniale”, L'espace 
politique, 13-1 - http://espacepolitique.revues.org/index1882.html  

HANCOCK Claire, 2011b, Pour une géographie de l'altérité. Corps de l'Autre et espaces de subjectivation 
politique, Paris, U. Paris-Diderot, Dossier de HDR volume 1 – texte inédit, tapuscrit non publié. 

HANCOCK Claire, 2004, “L'idéologie du territoire en géographie : incursions féminines dans une 
discipline masculiniste”, in Bard C. (dir.), Le genre des territoires. Masculin, féminin, neutre, Angers, 
Presses universitaires d’Angers, p. 165-174. 

HANCOCK Claire, 2001, “La géographie postcoloniale. ‘L'Empire contre-attaque’”, in Staszak J.-F. et alii 
(eds), Géographies anglo-saxonnes. Tendances contemporaines, Paris, Belin, p. 95-98. 

HARAWAY Donna, 1988, “Situated knowledges: the science question in feminism and the privilege of 
partial perspective, Feminist studies, 14-3, p. 575-599.  

HARVEY David, 2008, Géographie de la domination, Paris, Les Prairies Ordinaires. (Traduction d’extraits 
de Spaces of capital : towards a critical geography, New-York, Routledge, 2001). 

HARVEY David, 1992, “Social justice, postmodernism and the city”, International journal of urban and 
regional research, 16-4, p. 588-601. Traduction française (par B. Collignon) : 2001, in Staszak J.-F. 
et alii (eds), Géographies anglo-saxonnes – tendances contemporaines, Paris, Belin, p. 151-165. 

HARVEY David, 1973, Social justice and the city, Baltimore, John Hopkins University Press. 

HIRT Irène, 2012, “Mapping Dreams/Dreaming Maps: Bridging Indigenous and Western Geographical 
Knowledge”, Cartographica, dossier “Indigenous cartographies and counter-mapping”, 47-2, 
p. 105-120. 

HIRT Irène, 2008, Redistribuer les cartes : Approche postcoloniale d’un processus de cartographie participative en 
territoire mapuche (Chili), Université de Genève, Thèse de doctorat, publication à paraître (2013). 

HUFFMAN Nikolas, 1997, “Charting the other maps : cartography and visual methods in feminist 
research”, in Jones J. P., Nast H. et Roberts S. (dir.), Thresholds in Feminist Geography: Difference, 
Methodology, Representation, Lanham (Maryland) Rowman & Littlefield Publishers, p. 255-283. 

IISD (International institute for sustainable development), 2000, Sila alangotok – Inuit observation on 
climate change, film documentaire, Winnipeg, ISSD, 42'. 

L’espace géographique, 2004, “Le postmodernisme en géographie – débat”, 1, p. 6-37. 

LATOUR Bruno et WOOLGAR Steeve, 1979, Laboratory life: the social construction of scientific facts, 
Berverley Hills, Sage Publications. Traduction française : 1988, La vie de laboratoire : la production 
des faits scientifiques, Paris, La Découverte. 

LAURENS Sylvain et NEYRAT Frédéric, 2010, Enquêter, de quel droit ? Menaces sur l'enquête en sciences 
sociales, Bellecombe en Bauges, éditions du croquant. 

LE MOUËL Jean-François, 1984, Les trente-six Eskimo de l’île aux mouettes, Paris, Berger-Levrault.  

LE MOUËL Jean-François, 1978a, "Ceux des Mouettes" - Les Eskimo Naujâmiut, Groenland Ouest, Paris, 
Museum National d'Histoire Naturelle, Mémoires de l'Institut d'Ethnologie, n°XVI. 

LE MOUËL Jean-François, 1978b, “Territoire et société : étude d'un territoire de chasse en hiver”, Actes 
du XLIIè Congrès International des Américanistes - septembre 1976, 5, p. 51-57.  

LEROI-GOURHAN André, 1964-1965, Le geste et la parole, 2 vol., Paris, Albin-Michel. 

http://espacepolitique.revues.org/index1882.html


 

 
89 

LUSSAULT Michel, 2009, De la lutte des classes à la la lutte des places, Paris, Grasset. 

LYOTARD Jean-François, 1979, La condition postmoderne – rapport sur le savoir, Paris, Editions de Minuit. 

MASSEY Doreen et ALLEN John (dir.), 1984, Geography matters! a reader, Cambridge, Cambridge 
University Press, The Open University series. 

MAHTANI Minelle, 2002, “Tricking the border guards: performing race”, Environment and Planning D: 
Society and Space, 20, p. 425-440. Traduction française à paraître in Hancock C. (dir.), 2013. 

MCDONALD Miriam, ARRAGUTAINAQ Lucassie et NOVALINGA Zack (eds), 1997, Voices from the Bay. 
Traditional Ecological Knowledge of Inuit and Cree in the Hudson Bay Bioregion, Ottawa, 
CARC / Municipality of Sanikiluaq (distribué par CCI Press, U. of Alberta, Edmonton). 

MENDIBIL Didier, 1999, “Essai d’iconologie géographique”, L’espace géographique, 4, p. 327-336. 

MENDIBIL Didier, 1997, Textes et images de l’iconographie géographique de la France (1839-1990) - Essai 
d’iconologie géographique, Thèse de doctorat, Université de Paris 1, tapuscrit non publié.  

MERRIFIELD Andy, 1995, “Situated knowledge through exploration: reflexions on Bunge’s ̒Geographical 
Expeditions’ ”, Antipode, 27-1, p. 49-70. Traduction française (par B. Collignon) : 2001, in 
Staszak J.-F. et alii (eds), Géographies anglo-saxonnes – tendances contemporaines, Paris, Belin, p. 138-
150. 

MICHELIN Yves, 1998, “Des appareils photo jetables au service d'un projet de développement : 
représentations paysagères et stratégies des acteurs locaux de la montagne thiernoise”, Cybergéo – 
European Journal of Geography, article 65 - http://cybergeo.revues.org/5351 

MIQUEL André, 1973, 1975, 1980, 1988, La géographie humaine du monde musulman – jusqu'au milieu du 
11e siècle, 4 vol., Paris, Editions de l'EHESS (ré-édition des 3 premiers volumes en 2001 et 2002, 
la première édition du dernier volume étant toujours disponible). 

MONDADA Lorenza, 2000, Décrire la ville. La construction des savoirs urbains dans l’interaction et dans le texte, 
Paris, Anthropos. 

MORELLE Marie et RIPOLL Fabrice, 2009, “Les chercheur-es face aux injustices : l’enquête de terrain 
comme épreuve éthique”, Annales de géographie, 665-666, p. 157-168. 

OLMEDO Elise, 2011, “Cartographie sensible, émotions et imaginaire”, Visions cartographiques – Les blogs 
du Diplo. Mis en ligne le 19 sept. 2011 - http://blog.mondediplo.net/2011-09-19-Cartographie-
sensible-emotions-et-imaginaire  

ONFRAY Michel, 2002, Esthétique du Pôle Nord. Stèles hyperboréennes, Paris, Grasset. 

PEAKE Linda, 2009, “Feminist and quantitative? Measuring the extent of domestic violence in 
Georgetown, Guyana”, Treballs de la Societat Catalana de Geografia, 66, p. 133-148. 

PEREC Georges, 1975, “Tentative d’épuisement d’un lieu parisien”, Cause commune, 1, p. 59-108 (1ère 
édition sous forme d’ouvrage en 1982, Paris, Christian Bourgeois). 

PETIT Michèle, 1989, “On est prié de reprendre son cœur au vestiaire”, Strates, 4, 3 pages (accessible en 
ligne : http://strates.revues.org/4702) 

PRATT Geraldine, 2004, Working feminism, Edinburgh, Edinburgh University Press / Philadelphie, 
Temple University Press. 

RAOULX Benoît, 2012, “La démarche géodocumentaire : l’expérience du film Las Playitas (Vénézuela)”, 
in Amato F. (dir.), Spazio e società. Geografie, pratiche, interazioni, Naples, A. Guida. 

RAOULX Benoît, 2009a, “Le film documentaire : une méthode pour rendre audiovisible la marginalité 
(essai sur la “démarche géodocumentaire”)”, in Bastian S. et Burr E. (dir.) Sociolinguistique urbaine 
et développement urbain (enjeux et pratiques dans les sociétés francophones et non francophones), 
Leipzig –München, Meidenbauer, p. 245-269. 

RAOULX Benoît, 2009b, “Il « procedimento geodocumentario ». Saggio sulla funzione riflessiva della 
geografia sociale in un mondo mediatizzato”, Bollettino della Società Geografica Italiana, XIII-II, 
p. 57-85. 

http://cybergeo.revues.org/5351
http://blog.mondediplo.net/2011-09-19-Cartographie-sensible-emotions-et-imaginaire
http://blog.mondediplo.net/2011-09-19-Cartographie-sensible-emotions-et-imaginaire
http://strates.revues.org/4702


Références citées 

 
90 

RAOULX Benoît, 2006, “East side / West side. L’expérience d’une recherche et d’un film documentaire 
avec les « fouilleurs de poubelles » de Vancouver”, Etudes Canadiennes / Canadian Studies, 60, 
p. 151-180. 

RAOULX Benoit, 2004, L’effet médiatique, une perspective de géographie sociale, université de Caen, Dossier 
de HDR volume 3 – texte inédit, tapuscrit non publié. 

RETAILLE Denis, 2011, “Du paradigme sahélien du lieu à l’espace (mondial) mobile”, L’information 
géographique, 75-1, p. 71-85. 

REYNAUD Alain, 1981, Société, espace et justice, Paris, PUF. 

SAID Edward, 1978, Orientalism, New-York, Pantheon Books. Traduction française : 1980, L'Orientalisme 
L'Orient créé par l'Occident, Paris, Le Seuil. 

SÖDERSTRÖM Ola, 2000, Des images pour agir. Le visuel en urbanisme, Lausanne, Payot. 

SOULE Bastien, 2007, “Observation participante ou participation observante ? Usages et justifications de 
la notion de participation observante en sciences sociales”, Recherches qualitatives, 27-1, p. 127-
140.  

SPIVAK Gayatri, 1988, "Can the Subaltern Speak?", in Nelson C. et Grossberg L. (dir.), Marxism and the 
Interpretation of Culture, Chicago, University of Illinois Press, p. 271-313. Traduction française : 
2009, Les subalternes peuvent-elles parler ?, Paris, Editions Amsterdam. 

STASZAK Jean-François, 2008a, “Qu’est-ce que l’exotisme ?”, Le Globe, 148, p. 7-30. 

STASZAK Jean-François, 2008b, “Danse exotique, danse érotique. Perspectives sur la mise en scène du 
corps de l'Autre (XVIIIe-XXIe siècles)”, Annales de géographie, 660-661, p. 127-158. 

STASZAK Jean-François, 2001, “Les enjeux de la géographie anglo-saxonne”, in Staszak J.-F. et alii (eds), 
Géographies anglo-saxonnes. Tendances contemporaines, Paris, Belin, p. 7-21. 

STASZAK Jean-François, 1997, “Dans quel monde vivons-nous ? Réalité géographique et sociologie 
phénoménologique”, in Staszak J.-F. (dir.), Les discours du géographe, Paris, L’Harmattan, p. 13-38. 

STASZAK Jean-François, 1995, La Géographie d'avant la géographie. Le climat chez Hippocrate et Aristote, 
Paris, L'Harmattan. 

STASZAK Jean-François, 1993, Météores et climats dans la pensée grecque - les Présocratiques, Hippocrate et 
Aristote.- Essai d'ethnogéographie historique, Université Paris-Sorbonne (Paris IV), Thèse de 
doctorat, tapuscrit non publié. 

THERRIEN Michèle, 2006, "Résister à l'essentialisme. Cinq années d'exercice du pouvoir au Nunavut 
(Arctique canadien)", in Gros C. et Strigler M.-C. (dir.), Être indien dans les Amériques, spoliation et 
résistance, mobilisations ethniques et politique du multiculturalisme, Paris, Éditions de l'Institut des 
Amériques, p. 295-303. 

THERRIEN Michèle, 2005, “Corps inuit, espace géographique et cosmologique”, in André M.-F. (dir.), Le 
monde polaire. Mutations et transitions, Paris, Ellipses, p. 39-52. 

THERRIEN Michèle, 2002, “Ce que précise la langue inuit au sujet de la rémémoration”, Anthropologie et 
Sociétés – numéro thématique « Mémoires du Nord », 26, 2-3, p. 117-135. 

THERRIEN Michèle, 1996, “Expériences premières et dynamique généralisée dans la culture inuit”, in 
Tersis N. et Therrien M. (dir.), La dynamique dans la langue et la culture inuit, Paris, Peeters, p. 22-
41. 

THERRIEN Michèle, 1987, Le corps inuit, Paris, SELAF/Peeters. 

VAR. AUT., 1997, “La géographie et les autres sciences sociales” et “La géographie française et les 
géographies étrangères”, in Knafou R. (dir.), 1997, L'état de la géographie – Autoscopie d'une science, 
Paris, Belin, p. 225-245 et 281-295. 



 

 
91 

Filmographie 
BEAUCHER Solène, 2010, Regarder aux côtés, Université de Genève, Master de géographie, 27’. 

CHENET Marie, 2010, Entre chiens et loups, Paris, Chenet Productions, 24’.  

COLLIGNON Béatrice, 2008 [40], Mary’s qulliq, Paris, U. Paris 1, Atelier GéoVidéo, 7’30. 

COLLIGNON Béatrice, 2005-2006 [42], Des noms de lieux à la carte en pays inuit, Paris, U. Paris 1, Atelier 
GéoVidéo, 15’20. 

COLLIGNON Béatrice, 2002 [41], Espaces domestiques, morceaux choisis, Paris, U. Paris 1, Atelier GéoVidéo, 
16’30. 

COLLIGNON Béatrice, 2000-2001 [39], Des iglous aux maisons contemporaines. Paroles de femmes inuit, Paris, 
U. Paris 1, Atelier GéoVidéo, 18’40. 

GRISELIN Madeleine, 1994, Vie et science en Arctique, la base française du Spitsberg, Paris, CNRS 
Audiovisuel et Fondation Franco-Norvégienne, 30'. 

GRISELIN Madeleine, 1992, Loven story, Paris, CNRS Audiovisuel, 25'. 

HAMER Bent, 2003, Kitchen stories, Stockholm: BOB films Sweden AB, 95'. 

RAOULX Benoît, 2007, La playitas, Tarmak Films, 56’. 

RAOULX Benoît, 2003, Traplines in Vancouver, Caen, Ateliers Cinéma de Normandie et Vanves, Service 
du Film de Recherche Scientifique / Cerimes, 37’. 

Sitographie 
The cultural Landscape Foundation, www.tclf.org  

- Onglet “What’s out there” ; rubrique “What are Cultural Landscapes?” ; article “Vernacular 
Landscapes” 

Site d'une association états-unienne à but non lucratif dont l'objectif principal est de sensibiliser le 
public à la diversité des paysages culturels et à la nécessité de les préserver.  
Dernière consultation du site le 1er septembre 2012. 

http://www.tclf.org/


Références citées 

 
92 

 



 

   

93 

 

Table des matières 

ORGANISATION DU VOLUME ET PREAMBULE ........................................................................................ 1 

Repères 1 - Identité scientifique ....................................................................................................... 3 
Repères 2 - Arctique inuit ................................................................................................................. 4 

ECLAIRAGE SUR LES ANCRAGES - UNE ENTREE PAR LES GEOGRAPHIES VERNACULAIRES ..................... 7 

Vernaculaire – du besoin d'un concept pour mieux appréhender l'ordinaire ................................ 8 
Savoir vernaculaire – à propos de ce qu'une telle formulation signifie......................................... 11 
Savoir scientifique, savoir vernaculaire : un même savoir ? ........................................................... 12 
Dépasser l'incommensurabilité des savoirs .................................................................................... 16 

CADRES DE REFERENCE - COMPOSITION EN CROISEMENTS ................................................................ 19 

La géographie radicale, penser les rapports de pouvoir et revendiquer les postures militantes ... 21 
La critique postmoderniste, déconstruire les grands récits ............................................................ 24 
Les postcolonial studies; sortir des oppositions binaires et construire “au-delà” d'elles ................... 28 
Les épistémologies féministes ; repenser la position du/de la chercheur(e) ................................. 30 

QUESTIONS DE METHODES - DESCENDRE DE L’ECHELLE..................................................................... 37 

Reconnaître la valeur de la démarche inductive ............................................................................ 38 
S’installer dans la durée, dans l’attente et l’ennui ......................................................................... 41 
Pour une ethnographie géographique ............................................................................................ 43 
Descendre de l’échelle ..................................................................................................................... 47 

RECHERCHES EN ECRITURES - EXPLORATIONS EN FILMS DOCUMENTAIRES ........................................ 49 

Les images non cartographiques en géographie : une place à négocier ......................................... 50 
Réaliser des films documentaires .................................................................................................... 52 
Tourner un film documentaire ; appréhender le terrain comme un récit .................................... 54 
Tourner un film documentaire avec des personnes ; accepter une relation particulière ............. 58 
Produire un discours audiovisuel, pour quoi faire ? ...................................................................... 61 

NOUVEAUX HORIZONS - POUR UNE ETUDE DES MOBILITES ORDINAIRES DES INUIT AUJOURD’HUI ... 67 

Une mobilité toujours valorisée, et reconfigurée ........................................................................... 69 
Une mobilité mal connue ............................................................................................................... 72 
Projet d’enquête : terrains et méthodes .......................................................................................... 74 
Comprendre ces mobilités, un enjeu pour les Inuit et un enjeu scientifique .............................. 77 

CONCLUSION - POUR UNE ETHIQUE GEOGRAPHIQUE ........................................................................ 81 

REFERENCES CITEES ............................................................................................................................ 85 

TABLE DES MATIERES ........................................................................................................................... 93 



 

 

 



[35] Congrès et commissions, 1996


	Organisation du volume et préambule
	Repères 1 - Identité scientifique
	Repères 2 - Arctique inuit

	Eclairage sur les ancrages
	Une entrée par les géographies vernaculaires
	Vernaculaire – du besoin d'un concept pour mieux appréhender l'ordinaire
	Savoir vernaculaire – à propos de ce qu'une telle formulation signifie
	Savoir scientifique, savoir vernaculaire : un même savoir ?
	Dépasser l'incommensurabilité des savoirs

	Cadres de réference
	Composition en croisements
	La géographie radicale, penser les rapports de pouvoir et revendiquer les postures militantes
	La critique postmoderniste, déconstruire les grands récits
	Les postcolonial studies; sortir des oppositions binaires et construire “au-delà” d'elles
	Les épistémologies féministes ; repenser la position du/de la chercheur(e)

	Questions de methodes
	Descendre de l’échelle
	Reconnaître la valeur de la démarche inductive
	S’installer dans la durée, dans l’attente et l’ennui
	Pour une ethnographie géographique
	Descendre de l’échelle

	Recherches en ecritures
	Explorations en films documentaires
	Les images non cartographiques en géographie : une place à négocier
	Réaliser des films documentaires
	Tourner un film documentaire ; appréhender le terrain comme un récit
	Tourner un film documentaire avec des personnes ; accepter une relation particulière
	Produire un discours audiovisuel, pour quoi faire ?

	Nouveaux horizons
	Pour une étude des mobilités ordinaires des Inuit aujourd’hui
	Une mobilité toujours valorisée, et reconfigurée
	Une mobilité mal connue
	Projet d’enquête : terrains et méthodes
	Comprendre ces mobilités, un enjeu pour les Inuit et un enjeu scientifique

	Conclusion
	Pour une éthique géographique
	Références citées
	Table des matières
	Page vierge

